## الهائية الفلسفية

ەداسات ن م**زا هــ قلارسفرّ المكرق** 

تاليف

دكتور محسقيد قاطف العسرّاق بدين اللهة عامة الفاهرة

> الطبعة الثانية ١٩٧٣



كأرالمفارف بمصر

## دراسات في مذا هب فعل سفة المثرق

## المكاتبة الفلسفية

دراسات في مذا هب فلاسفة المثرق

تأليف

دكتورمح تدعاطف العراق

مدرس تاريخ الفلسفة بجامعة القاهرة

الطبعة الثانية

1974



كارالهارف بمطر

الطبعة الأولى ١٩٧٢ م الطبعة الثانية ١٩٧٣ م

## الإهتداء

إلى أستاذ الجيل

الدكتور إبراهيم بيومى مدكور

أقدم هذا الكتاب احتفالا بعيد ميلاده السبعين

تقديراً لأستاذيته واعترافاً بدوره في تطوير فكرنا الفلسفي

محمد عاطف العراق

#### شكر وتقدير

يتقدم المؤلف بوافر شكره وتقديره للهيئات العلمية فى مصر وخارجها من دول العالم العربى والعالم الغربى .، على ما قدمته من مصادر مخطوطة ومنشورة كانت عظيمة النفع فى هذه الدراسة .

و يحص بالشكر والتقدير معهد الدراسات الشرقية للآباء الدومينيكان بالقاهرة وعلى رأسه الأب الدكتور جورج قنواتى والجمعية المصرية لتاريخ العلوم . والمعهد العلمى المصرى : ومعهد إحياء المحطوطات بجامعة الدول العربية . والمعهد العلمى الفرنسي للدراسات العربية بدمشق .

#### ملحوظات

ن = فن

م = مقالة

ف = فصل

(٢) الرموز الخاصة بفنون الطبيعيات من الشفاء لابن سينا كالآتي :

ن ١ = السماع الطبيعي

ن ٢ = السماء والعالم

ن ٣ = الكون والفساد

ن ٤ = الأفعال والانفعالات

ن ٥ = المعادن والآثار العلوية

ن ٦ = النفس.

ن ٧ = النبات.

ن ٨ = الحيوان.

(٣) الصفحات المشار إليها بالنسبة للسماع الطبيعى والسماء والعالم والكون والفساد والأفعال والانفعالات والنفس والحيوان ، هى صفحات طبعة طهران الحبرية . أما بالنسبة للمعادن والآثار العلوية والنبات فقد أشرنا إلى صفحات الطبعة المحققة تحقيقاً حديثاً والتي قامت بها لجنة ابن سينا .

# الفهرس الموضوعات الموضوعات

| الصفحا |   |        |              |         |          |          |          |                     |           |      |
|--------|---|--------|--------------|---------|----------|----------|----------|---------------------|-----------|------|
| 10     | • |        | •            |         |          |          | •        | ام.                 | ىملىيىر ع | تص   |
|        |   |        | Ĺ            | ب الأول | البار    |          |          |                     |           |      |
|        |   |        | فة الكندى    |         |          | لحوانب   | .1       |                     |           |      |
| **     |   |        | الكندى       | ن عند   | ة والدير | ، الفلسف | فيق بيز  | لول : التو          | صل الأ    | الف  |
| ۲۸     |   |        | •            |         |          |          |          |                     |           | _    |
| 44     | • | والدين | ين الفلسفة   | نوفيق ب | ندی للا  | ت الك    | التي دف  | لأسباب              | اً : ا    | ثاذ  |
| ۳۱     | • |        | ن عند الكن   |         |          |          |          |                     |           |      |
| ۳۹     | • | سفةٍ : | بره من الفلا | ی وغی   | د الكنا  | فيق عن   | لات التو | نقييم محا <i>وا</i> | i : Ĩ.    | راب  |
| ٤٠     |   | •      | الكندى       | له عند  | الم وقد. | .وث الع  | كلة حد   | انی : مش            | صل الثا   | الف  |
| ٤٠     | • |        | لحدوث        | ئلين با | دم والقا | ين بالقا | ن القائل | الصراع بي           | : :       | أولا |
| ٥٥     | • |        | •            |         |          |          |          | لکندی و             |           |      |
| ٥٩     |   | • .    |              | •       |          |          |          | قييم محاوا          |           |      |
| ٦.     |   |        |              |         | يندى     | عند الك  | جود الله | الث : و-            | صل الثا   | الف  |
| ٦.     |   |        | :            |         |          |          |          |                     |           |      |
| 77     |   |        | •            |         |          |          |          |                     |           |      |
| ٦٨     |   |        |              |         |          |          |          |                     |           |      |
| ٧٠     |   |        |              |         |          |          | حدانية   | بع : الو-           | صل الرا   | الفد |

#### الباب الثاني

|      | نا | ابن'سي  | يعيات   | لحية فى طب     | كائنات ا    | رحية وال  | ئنات اللا   | الكاث         |            |
|------|----|---------|---------|----------------|-------------|-----------|-------------|---------------|------------|
| ۸۱   |    | ( لله ر | لانفس   | ائنات التي     | وية ( الك   | ثار العلم | مادن والآ   | الأول : الم   | الفصل ا    |
| ۸۱   | •  | •       | :       |                | •           |           |             | تمهيد .       | أولا :     |
| ۸۸   |    | : (     | ولوجيا  | ر<br>ارض ( جیا | ، ناحية الأ | ، تحدث    | لواهر التي  | تفسير الظ     | ثانياً :   |
| ۸۸   | •  | •       |         | لما            | بيان فوائا  | کونها و   | : سبب ت     | – الجبال      | ٠ ١        |
| 9 Y  | •  |         |         |                | •           | •         | •           | _ الزلازل     | ٠ ٢        |
| 90   | •  |         |         |                |             | . اي      | ت والكيم    | ــ المعدنيار  | ٠ ٣        |
| ۱۰۳  |    | يا)     | و رولوج | رض ( میتید     | ، فوق الأر  | ، تحدث    | لواهر التي  | تفسير الظ     | ثالثاً :   |
| ۱۰٤  |    |         |         |                | •           |           |             | ــ السحب      |            |
| 1.0  |    |         |         |                |             |           | وس قزح      | ــ الهالة وقو | - <b>Y</b> |
| 1.4  |    |         | •       | •, •           | •           |           |             | – الرياح      |            |
|      |    | ، الشبه | وأوجه   | ، کل منها      | : أسباب     | ببواعق    | لبرق والص   | ــ الرعد وا   | ٤ - ٤      |
| ١٠٧  |    |         |         | -رى            | اهرة والأخ  | كل ظا     | زف بین      | والاختلا      |            |
| 111  |    |         |         | •              |             | •         | <u>ب</u> ات | الثانى : الن  | الفصل ا    |
| 111  |    |         |         | لنبات .        | . دراسته لا | ی توجه    |             | تمهيد : ا     |            |
| 110  |    | •       |         |                |             |           |             | المقارنة بير  |            |
| ۱۱۸  |    | •       |         |                | طتيه        | دئ تغذ    | نبات ومبا   | أعضاء الن     | الثاً :    |
| ١٢٠  |    | أعضائه  | نحراض   | ب البلاد وأخ   | ه باختلاف   | واختلافا  | ء النبات ,  | تولد أجزاء    | رابعاً :   |
| ١٢٢  | •  | •       |         | : .            | •           |           |             | : الثمر والب  |            |
| ١٢٧  |    |         |         |                |             |           | لجيمان      | لثالث : ا-    | لفصا اا    |
| 177  | •  | •       | •       | •              | •           | •         | ميرون و     |               | ولا :      |
| 141  | •  | •       | •       | • •            | مانات       | ىن الحد   | تلافات،     | وجوه الاخ     | _          |
| 11 1 | •  | •       | •       |                |             |           |             | 11            | _          |

| الصفحة |   |         |         |      |         |                                                 |
|--------|---|---------|---------|------|---------|-------------------------------------------------|
|        | ف | راض الز | 4 والأم | يأكل | واه وما | .رابعـًا : اختلاف الحيوان من حيث مأو            |
| 140    |   |         |         | •    | •       | تصيبه وهجرته وطباعه                             |
| ١٤١    |   |         |         | •    |         | الفصل الرابع: النفس                             |
| 1 8 1  |   |         |         |      |         | أولاً : تمهيد                                   |
| 124    |   |         |         |      |         | ثانياً: إثبات وجود النفس وتعريفها               |
| ١٥٣    |   |         |         |      |         | ثالثاً : . نقد ابن سينا الداهب القدماء في ا     |
| 107    |   |         |         |      | •       | رابعاً : قوى النفس النباتية                     |
| 17.    |   |         |         |      |         | خامساً: قوى النفس الحيوانية.                    |
|        |   |         |         |      |         | سادساً: النفس الناطقه: إثبات جوهرية             |
| 14.    |   |         |         |      |         | قواها وبيان العقول التي توجد له                 |
| 14.    |   |         |         |      |         | ٠ عيهة ـ ١                                      |
| ۱۷۲    |   |         |         |      |         | ٢ ـــ جوهرية النفس                              |
| 171    |   |         |         |      |         | (١) برهان الإنسان المعلق                        |
| ۱۷٤    |   |         |         |      |         | (ب) برهان الحركة .                              |
| 140    |   |         |         |      |         | (ج) برهان الظواهر النفس                         |
| ۱۷٦    |   |         |         |      |         | (د) برهان الاستمرار                             |
| 171    |   |         |         |      |         | ( ه) برهان وحدة النفس أ                         |
| 174    |   |         |         |      |         | ٣ _ رُوحانية النفس .                            |
| 141    |   |         |         |      |         | <ul> <li>٤ ـــ تقرير حدوث النفس .</li> </ul>    |
| ۱۸۳    |   | •       |         |      |         | <ul> <li>قوى النفس الإنسانية والعقول</li> </ul> |
|        |   |         |         |      |         |                                                 |
|        |   |         |         |      |         | الباب ا                                         |
|        |   |         |         |      |         | بين الفلاسفة                                    |
| 190    | • | •       | •       | كى . | والغزا, | الفصل الأول : العلم الإلهي بين الفلاسفة         |
| 190    | : | :       | :       | •    | •       | أولا : تمهيد                                    |
| 141    | • | •       |         | •    | : (     | ثانياً: الاختلاف حول صفة العلم الإلهي           |

| الصفحة       |   |   |     |       |             |           |          |             |                      |            |
|--------------|---|---|-----|-------|-------------|-----------|----------|-------------|----------------------|------------|
| ۲.,          |   | • |     |       |             | . مَه     | للفلاسا  | ة ونقدهم    | المتكلمون            | ثالثاً :   |
| ۲۰٥          | • | ì |     | •     |             |           |          |             |                      | رابعاً :   |
| 4.0          |   |   |     |       | •           |           | •        | •           | <u> </u>             | ١          |
| 7.7          | • | • | •   |       |             | •         | . 1      | ابن سين     | ــ رأ <i>ی</i>       | 4          |
| 410          | • | • |     | •     | •           | •         | لاسفة    | ونقده للفا  | الغزالى              | خامساً :   |
| 177          | • |   |     |       |             |           |          |             |                      | الفصل ا    |
| 177          |   |   |     |       |             |           | •        |             | تمهيد .              | أولاً :    |
| 777          |   |   |     |       | <u>، وع</u> | مذا الموخ | حول ه    | ن والأراء   | الأتجاهان            | ثانیا :    |
| 770          | • |   | . • |       | قل          | ئىرع الع  | أدلة الش | لحسيانى وأ  | البعث ا-ِ            | ثالثـًا :  |
| 777          | • |   |     | •     |             |           |          |             |                      | رابعاً :   |
| ۲۳۲          |   |   |     |       |             |           |          |             | ــ تقديم             |            |
| የ <b>ዮ</b> ዮ | • |   |     |       |             |           |          |             | ۔۔ نقد               |            |
| 344          | : | • | معآ | النفس | لبدن وا     | بالمعاد ا | لقائلين  | ، لموقف ا   | ـــ نقد              | ٣.         |
| ۲۳٦          |   |   |     |       |             |           |          | د للنفس     | ــ المعا             | ٤          |
| 749          |   |   |     | . 4   | فلاسفا      | ونقده لل  | , المعاد | لغزالی من   | موقف ا               | خامساً :   |
| 749          | • |   |     |       |             |           | •        | ۰۴          | ــ تقد <u>:</u><br>ـ | . 1        |
| 7 2 1        |   | • | •   | •     | :           | •         | •        | ب الغزالي   | <b>ــ موقف</b>       | . <b>Y</b> |
| 757          |   | : |     | •     |             | •         |          | •           | ادراسة               | مصادر الا  |
| 7 2 7        |   |   |     |       |             |           | •        | العربية     | المصادر ا            | اولا : ا   |
| 770          |   |   |     |       |             |           | <b>ة</b> | نمير العربي | المصادر ا            | ئانياً : ا |

### ٢ – فهرس الأشكال التوضيحية

| الصفحة |   |   |   |   |   |                                        |
|--------|---|---|---|---|---|----------------------------------------|
| ۸۲     |   |   | • | • | • | ا ـــ أنواع المركبات .                 |
| 99     | • | • |   |   |   | ١ ــ أنواع الأجسام المعدنية            |
| ۱۲۳    |   |   |   |   |   | ٢ ـــ ثمار الشجر .                     |
| 140    | • |   |   | • |   | ع ـــ الشوك                            |
| ۱٦٨    |   |   |   |   |   | <ul> <li>قوى النفس النباتية</li> </ul> |
| 179    |   |   |   |   |   | ٦ ــ قوى النفس الحيوانية               |
| 179    |   |   |   |   |   | ٧ ــ أقسام الحادث                      |

#### تصدير عام

#### (١) منهج ندعو إليه:

نعتقد من جانبنا أن المشتغل بالتراث الفلسني العربى ، لابد له من آن لآخر أن يقف وقفة تأمل قد تطول وقد تقصر ، يراجع فيها المنهج الذي يسير عليه وينظر من خلاله إلى هذه المشكلة أو تلك من المشكلات التي بحبها هذا الفيلسوف أو ذاك من فلاسفة المشرق أو فلاسفة المغرب .

ونحن بدورنا كمشتغلين بهذا التراث ، نحتاج إلى أن نقف هذه الوقفة لنناقش من خلالها بعض الجوانب التي ننبه إليها حتى يتكون لدينا بعد ذلك منهج يدعو إليه اليوم ، معتقدين أن اتباع ذلك المنهج سيؤدى إلى إعادة النظر في كثير من الأحكام التي توصل إليها فريق كبير من المشتغلين بالتراث الفلسفي العربي

نعم نحتاج إلى تلك الوقفة من وقفات التأمل لأنها بما تتضمنه من جوانب ، ستؤدى إلى تغيير مسار دراستنا لمشكلات هذه الفلسفة .

الجانب الأول يتمثل في قيام الكثير من الباحثين في الفلسفة العربية للأسف الشديد ببلورة هذه الفلسفة حول موضوع العلاقة بين الفلسفة والدين ، بحيث أخذوا يدورون حول هذا الموضوع سنوات وسنوات وإلى يومنا هذا ، حتى تحولت الفلسفة عند هذا الفريق من الدارسين الباحثين إلى صورة نكاد نقطع بأنها صورة خاطئة ومهوشة . إذ أنها جعلت فلسفة هذا الفيلسوف أو ذاك من فلاسفة العرب ، فلسفة مغلقة لافلسفة مفتوحة . وتجاوز هذا الانغلاق إلى الانفتاح ، لا يكون إلا بمحاولة استخلاص ما في فلسفة الفيلسوف في منازع عقلية ، وتجاوز الأدلة الجدلية والحطابية في مجال الفكر الفلس في حد ذاته كفكر فلسفي حتى نصل إلى اليقين والبرهان .

ونحن إذا كنا نقول بهذا اليوم ، فليس معنى ذلك طرح هذه المشكلة جانباً واستبعادها ، إذ أنها جزء من التراث الذى تركه لنا فلاسفة العرب أو فلاسفة الإسلام . وهذا التراث يمثل ماضينا ، من نسى ماضيه فلا حاضر له ولا مستقبل . ولكن

فرق ، وفرق كبير ، بين أن تدرس هذه المشكلة «كتراث» ، وبين أن تصبغ دراستنا لجوانب الفلسفة المتنوعة بصبغة هذا التوفيق ، خاصة وأن هذه المشكلة — كما سنقول عنها بعد قليل — أصبحت مشكلة تاريخية ، أى أصبحت فى ذمة التاريخ والتاريخ وحده :

الجانب الثانى ، هو أن الكثير من الباحثين فى الفلسفة العربية الإسلامية ، ما زالوا حتى الآن يدخلون تحت مفهوم هذه الفلسفة بمعناها المحدد الدقيق ، موضوعات لانتردد فى أن نقول من جانبنا اليوم ، إنها موضوعات قد حشرت حشراً بلا أدنى مبرر . حشرت موضوعات علم الكلام وعلم أصول الفقه والتصوف ، بل حشرت جوانب لاندرى ماوجه العلاقة بينها وبين مفهوم الفلسفة المحدد ، لأننا لانجد فى أكثرها إن لم يكن فى كلها أى جانب فلسفى ، كموضوع الإمامة مثلا وغيره من موضوعات تدور فى فلكه .

ولايعنى هذا أننا نطالب بعدم دراسة هذه الجوانب والموضوعات ، واكن ما نقصده هو ضرورة قيامنا بتنقية هذا النوع من الفكر ، بحيث نميز بين تفكير صادر عن منهج فلسفى ، وتفكير دعت إليه أسباب وظروف عديدة ، وليس صادراً فى عديد من زواياه عن منهج فلسفى .

وإن أدى هذا إلى شيء ، فإنه سيؤدى إلى ضرورة التفرقه بين دائرة فلسفية عددة دقيقة ، وبين دائرة واسعة غير محددة المعالم بل مبهمة . الدائرة الأولى يدخل في نطاقها تفكير رجال تنطبق عليهم لفظة « الفيلسوف » ، لأن المنهج الذى ساروا عليه كان منهجاً فلسفياً . والدائرة الثانية الفضفاضة وغير الدقيقة المعالم يدخل فيها تفكير أناس أثاروا العديد في القضايا والمناقشات التي تتعلق في قليل جداً من جوانبها بدائرة الفلسفة ، ولكنها لاتصعد إلى مستوى « المذهب الفلسفي » بأية حال من الأحوال .

وهذا لا يعنى أننا نقلل من أهمية الدور الذي قام به هؤلاء . ليس هذا ما قصدنا إليه ، لأننا نعلم أننا قد نجد من رجال المعتزلة كالنظام أو من المتصوفة كالحلاج ، ممن فاق بكثير في دقة تفكيره فيلسوفاً أو أكثر من فلاسفة العرب ، ولكن ما نقصد إليه ، هو ضرورة عدم الحلط بين منهج في التفكير يلتزم به الفيلسوف ويقوم

على العقل أساساً ، ومهج في التفكير ، إذا كنا نجد فيه كما هو الحال عند المعتزلة مثلا التمسك بالعقل ، إلا أنه يقوم أساساً على الحدل ، بل على المناقشات والحلافات اللفظية أحياناً (۱). وبين مهج ثالث يعتز به المتصوفة ويعتمد على القلب وشهادة المنوق والوجدان . وبهذا يختلف اختلافاً جذرياً عن مهج الفلاسفة . ونحسب أن تاريخ الفلسفة العربية وتاريخ التصوف أيضاً ، يقدمان لنا الدليل تلوالدليل على أن الفيلسوف الذي يتمسك بالعقل كان يفتش عن أخطاء المسلك الذي يسير فيه الصوفية ، وهذا ما كان يفعله أيضاً المتصوفة في نقدهم للفلاسفة .

نخرج من ذلك - طبقا لهذا الجانب الثانى - إلى القول بأننا فى حاجة وحاجة ماسة إلى إعادة كتابة تاريح الفلسفة العربية ، بحيث نفرق تفرقه حاسمة بين تاريخ « فلسفة » وتاريخ « علم كلام » وتاريخ « تصوف » ، طبقاً لما قلناه منذ قليل من ضرورة التفرقة بين دائرة فلسفية دقيقه محددة لايدخل فيها إلا الفلاسفة والفلاسفة وحدهم ، وبين دائرة واسعة ، إن شئت أن تسميها فقل عها فكراً لا « مذاهب فلسفية » . ومن هنا نقول إن الكثير من علماء الكلام والكثير من المتصوفة لديهم هذا النوع من الفكر الذي ينتسب إلى الفلسفة من بعيد ، ولكن هذا الفكر لا يصعد إلى مستوى « المذهب الفلسفى » .

إذا فعلنا ذلك والتزمنا به التزاما غاية في الدقه ، فسنجد أن تاريح « الفلسفة » قد أصبح على صورة تختلف في كثير من زواياها عن تلك الصورة التي نطالعها في أى كتاب يؤرخ للفلسفة العربية أو للفلسفة الإسلامية . ستدخل في تاريخ الفلسفة شخصيات أراد لها مؤرخو الفلسفة أن تظل في زاوية النسيان . وسيخرج أيضا من تاريخ الفلسفة شخصيات طالما أعجب بها آلاف وأدخلوها مع الفلاسفة بل مع كبار الفلاسفة ، وآن لنا أن نشكك في القيمة الفلسفية لآراء تلك الشخصيات .

سنأخذ ذلك على عاتقنا حين نكتب تاريخاً للفلسفة عند العرب ، بعد أن حددنا المعالم والخطوط الرئيسية التي سنلتزم بها في كتابتنا لهذا التاريخ . ولهذا لانجد مبرراً

<sup>(</sup>١) مهما يكن من أمر فإننا لا نحق إعجابنا ببعض مجهودات رجال المعزلة ، فهم أفضل فرقة كلامية ، ولكن ليس بيهم فيلسوف . أما آراء الأشاعرة فهى عندنا أضعف ماعرفه تاريخ علم الكلام من آراء . وهم مسئولون عن كثير جداً من الأخطاء التي انتشرت بعدهم .

للإطالة الآن فى هذا الموضوع ، ونكتنى بالقول بأن على المشتغلين بالتراث الفلسفى العربى عدم الوقوف عندما حفظوه منذ زمان طويل ، بأن الفلاسفة هم فلان وفلان ، ولكن لابد من التسائل قبل ذلك : ولم كان هذا الرجل فيلسوفاً ؟ فإن كان صاحب منهج له خصائصه المحددة ، فهو إذن من حقه أن يدخل تاريخ الفلسفة من أوسع أبوابها . وإن لم يكن كذلك ، فلاضير عليه ، لأن هناك تواريخ أخرى غير تاريخ الفلسفة ، كتاريخ الفقه وتاريخ الأدب . . . إلخ .

بل إننا إذا كنا نفعل ذلك فى الشعر مثلا ونقول إن الشعر لكى يكون شعراً لابد أن يتوافر فيه كذا وكذا من الأسس أو الحصائص (١) ، فأولى بنا وأجدر أن نطبق أسساً وخصائص محددة ، هى خصائص التفكير الفلسفى ، فإذا وجدنا تراثاً لمفكر لاتنطبق عليه هذه الأسس أو الحصائص ، فأظن أنه بذلك لايكون فيلسوفاً ، ونحسب أنه ليس فى هذا تقليل من شأنه وتصغير لدوره الذى قام به في مجالات أخرى غير مجال الفلسفة .

الجانب الثالث الذي نناقشه في تلك الوقفة ، هو موضوع إحياء التراث . نحن قوم لانفرق بين « طبع تراث » « ونشر تراث » « وإحياء تراث » . والفرق بين الثلاثة يبدو لنا فرقاً رئيسيًّا جوهريًّا .

حين نعمد إلى تلك المخطوطة أو تلك من المخطوطات التي تتضمن كتاباً أو رسالة تركها هذا المفكر أو ذاك من مفكرى العرب ، ونحول أوراقها المتآكلة الآخذة في الاصفرار بفعل الزمن ، إلى اللون الأبيض القشيب ، فهذا طبع تراث يقوم به حتى الآن وللأسف الشديد عدد غفير من الناس أدخل في باب التجار منهم في باب المثقفين ، رغم أن بعضهم يحلو له أن يدخل نفسه في باب الثقافة منه براء .

وحين نعمد إلى مخطوطة مطبوعة كانت أو مصورة ، ونحن مزودون بأدوات التحقيق العلمى الحديث ، مجدون في مقارنها بالنسخ الأخرى الحطية الأقدم مها والأحدث ، باذلون الجهد كل الجهد ، في أن نرضى ضائرنا نحو هذا التراث الذي تركه ذلك المفكر أو ذاك ، فهذا «تحقيق تراث».

<sup>(</sup>١) نرفض تماماً تسمية أى قول يتحلل من قواعد الوزن والقافية وغيرهما من قواعد ، «شمراً » ، لأن هذا النوع يمد فيها نرى نوعاً من الإفلاس .

أما « إحياء التراث » ، وهذا ما يهمنا بالدرجة الأولى ، فهو أن ننظر إلى تلك الموضوعات أو المشكلات التي أثارها الفيلسوف ، نظرة جديدة معاصرة . إذ ليس من المعقول أن تحتفظ المشكلات القديمة بنفس طابعها . وبهذا يكون معنى الإحياء ، بعث المشكلات التي أثيرت في عصور سابقة والنظر إليها بمنظار جديد ، هو منظار العصر الذي نعيش فيه .

ولا يعنى هذا محاولة إضفاء معان عليها كانت بعيدة تماماً عن أذهان القائلين بها والباحثين فيها ، أو محاولة تصفية هذه المشكلات والدراسات ، كلا ليس هذا هدفنا ، بل إن هدفنا تصحيح النظرة إليها وإعادة تقييمها ، بحيث توضع في موضعها الملائم . وكم أخطأ باحثون وما زالوا حكما سنرى في تصورهم اطبيعة هذه المشكلات والدراسات التي خاض فيها مفكرو العرب وغيرهم من قداى المفكرين .

وعلى كل فإننا نعتقد أن موقف الباحث فى القرن العشرين من مشكلة درست منذ مئات السنين ، لابد وأن يخلف عن موقف الباحث فيها منذ قرون بعيدة ، اللهم إلا إذا قصدنا بإحياء التراث إعادة طبع أو نشر النصوص القديمة كما هى ونقلها على ورق أبيض بدلا من ورق أصفر ، إن هذا ليس بإحياء تراث ، بل هو كما قلنا منذ قليل « طبع » أو « نشر » تراث (١).

وإحياء تراث هذا الفيلسوف أو ذاك ، يستتبع النقد بل يستوجبه إذا كان هناك مبر لهذا النقد : فكل فيلسوف من الفلاسفة إنما هو فرد من أفراد البشر ، وللذلك يجب أن تكون صورتنا عنه هي صورة مفكر لا صورة قديس . والمفكر إذا كان لا يعيبه أن يخطئ ، فنحن أيضاً لا يعيبنا أن ننقد .

جانب رابع نناقشه فى تلك الوقفة ، هو موضوع التأثر والتأثير : إن فلاسفة العرب إذا كانوا قد تأثروا بأفكار من سبقهم ، فإنهم بدورهم قد أثروا فى تفكير بعض من جاء بعدهم .

ولكن الحطأ كل الحطأ هو التطرف والغلو فى كل من الموقفين ، موقف التأثر وموقف التأثر . وغابت كل الثبوت أن مفكرينا قد أخذوا كثيراً من أفكار الأمم

<sup>(</sup>١) واجع مقالتنا بمجلة الفكر المعاصر عدد أغسطس عام ١٩٧١ عن التحقيق العلمي وإحياء التراث . وانظر أيضا تقديم الأب جورج قنواتي لكتابنا « الفلسفة الطبيمية عند ابن سينا » ص ٩ — ١٠ .

التي سبقتهم وخاصة اليونان ، ولكن ماذا نفعل حيال قوم آثروا الراحة والكسل فانطلقوا يصيحون في كل مكان بأن نظريات مفكرينا إنما تمثل الأصالة كل الأصالة ، في الوقت الذي يجب أن يعلموا فيه أن التأثر يعد علامة من علامات الصحة لا المرض ، كما أن الأصالة الكاملة من كل زواياها لا وجود لها في الواقع .

نقول ماذا نفعل حيال قوم آثروا الكسل: فبدلا من أن يقارنوا هذه الفكرة أو تلك بالأفكار التي سبقتها ، نجدهم ينادون بأن القول. الأحدث إنما هو أصيل كل الأصالة!!! وهنا يفترق الدارس المتخصص في مجال الفلسفة مثلا والذي يبذل جهده في المقارنة والبحث في تاريخ الفكرة أو تاريخ النظرية منذ القديم ، يفترق عن هذا الفرد أو ذاك من الأفراد الذين يحلو لهم الطريق الأيسر ، طريق الكسالي ، وهم يظنون أن في ذلك إضفاء نوع من الحجد حول أسهائهم ولكنهم في حقيقة الأمر لا يعرفون عن الفلسفة إلا بعض الكلمات التي يلتقطونها من أفواه الناس التقاطاً كما تلتقط الثمار من أسفل الشجرة لامن فوقها لأن هذا أسهل المم.

هذا عن « التأثر » . أما عن « التأثير » ، فأمره أعجب من ذلك . إننى أقرر الآن بأن إثبات التأثير إذا كان شيئا لاغبار عليه ، فإنه فى بعض المواقف ضب من الحطأ كل الحطأ . التأثير والمقارنة لاغبار عليهما إذا كانت هناك مبررات قوية وغاية فى الصحة والوثوق أمام الباحث الدارس . أما أن ننطلق فى تيار إثبات التأثير ومحاولة المقارنة حيث لامجال لتأثير ولا لمقارنة ، فإن فى هذا مكمن الحطأ بل الخطر : والفاعل لذلك مثله كمن يصب الماء فى إناء مثقوب . ولا يخر علينا على أى نحو تكون عقلية من يحاول أن يصب الماء فى إناء يعلم مقدماً أنه إناء مثقوب .!!

حين يقول الغزالى بفكرة من الأفكار كفكرة العادة ، نافياً قانون السببية ، يسارع البعض إلى القول بأنه سبق في القول بذلك ديفدهيوم (١) ، بل إن هيوم عالة

<sup>(</sup>١) عرضنا لأقوال الكتاب الذين حاولوا عقد الصلة بين الغزالى وهيوم وانتهينا إلى رفض موقفهم من أساسه ( انظر كتابنا : النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ١٧٦ وما بعدها) .

عليه!!!كيف هذا ؟ والتراث الفكرى والحضارى عند الأول غيره عند الثانى ، وإلا كيف نبرر إيمان الغزالى بالمعجزة ونفى هيوم لها، . ألا إن الغزالى لم يفعل ما فعل من نفى للسببية إلا لكى يفتح الطريق لإثبات المعجزة ، إن هؤلاء القوم يتغافلون فلك بل ربما لايعرفون أن هيوم لم ينف السببية وإنما قام بتحليلها .

حين يقول المعتزلة بأن الإنسان حر الإرادة ، يسارع قوم إلى القول بأنهم سبقوا فى ذلك الوجوديين !!!فى الوقت الذى يجب أن نعلم فيه أن الراث أيضاً غير الراث والمدلول غير المدلول : بل إن المبتدئ فى الدراسات الإسلامية يعرف كيف استند المعتزلة فيما استندوا إليه إلى جذور ومصادر دينية تتمثل فى آيات قرآنية وأحاديث نبوية .

حين ينقد ابن تيمية منطق أرسطو ، مستنداً في ذلك فيا نعتقد من جانبنا إلى تراث ديني ، يسارع البعض إلى عد ابن تيمية، هذا المفكر ، رائداً لكل اتجاه يدعو إلى نقد المنطق الأرسطى ، وسابقاً في محاولاته المنطقية ، فلاسفة الوضعية المنطقية وغيرهم من فلاسفة محدثين ومعاصرين أخذوا على عاتقهم دحض المنطق الأرسطى !!!

غير مجد فى ملتى واعتقادى بيان التأثير حين لايكون هناك مبرر للقول به . ومن يحاول ذلك فوقته ضائع عبثاً . وإذا ما أصر قوم على ذلك ، فنحن نقول لهم هاتوا أدلتكم التى على أساسها تقولون بهذا التأثير . إن على هؤلاء الذين يحاولون ذلك أن يقدموا أمامنا دليلا واحداً يستند إلى منطق العقل والمنهج العلمى الدقيق . في اعتقادى أنهم لن يستطيعوا أن يقدموا لنا برهانا ، بل أقوالا خطابية تستند إلى العاطفة قلباً وقالباً .

ونرجو ألا يسارع أحد إلى الاعتقاد بأننا نقيم الحواجز بين فكرة وفكرة وبين عصر وعصر . هذا ما لانسعى إليه لأننا نعلم أن الفكرة تنتقل من مكان إلى مكان أسرع من انتقال النار من جزء إلى جزء آخر من أجزاء المكان . ومن هنا وجب القول بتلك الصلات الفكرية بين شعب وشعب آخر ، وإذا كان رجال السفينة رع رقم ١ والسفينة رع رقم ٢ قد حاولوا أن يثبتوا الصلة بين أهرام مصر وأهرام المكسيك ، فإننا في مجال الفكر نفعل ذلك . ولكن الحطأ يكمن كما قلنا أكثر

من مرة في القول بالتأثير دون أن يكون هناك دليل على هذا التأثير .

جانب خامس وأخير من هذه الجرانب ، يتمثل فى قضية الشروح ، شروح فلاسفة العرب وخاصة ابن رشد ، على أرسطو وغيره من قداى الفلاسفة . فإذا كنا قد قلنا بأنه من الخطأ النظر إلى فلسفة هذا الفيلسوف أو ذاك بمنظار التوفيق بين الفلسفة والدين ، فإن هذا إن أدى إلى شيء ، فإنما يؤدى إلى ضرورة الرجوع إلى هذه الشروح والاعتماد عليها بالدرجة الأولى ، إذ لا يخفى علينا أن الكثير من فلاسفة العرب كانوا يعبرون عن الكثير من أفكارهم الحقيقية فى تضاعيف شروحهم على أرسطو بصفة خاصة . ولانريد الإطالة فى إثارة هذا الجانب ، فقد سبق أن دعونا إليه وناقشناه فى مجال آخر (۱)

#### (٢) موضوعات هذا الكتاب وطريقة معالجتنا لها:

بعد إثارة هذه الحرائب التى نعتقد من جانبنا أنها ستؤدى إلى إعادة النظر فى أكثر الأحكام المتصلة بالفلسفة العربية الإسلامية ، ننتقل إلى الإشارة إلى الموضوعات التى درسناها فى هذا الكتاب ، وذلك من خلال المنهج الذى ندعو إليه ، قائلين فى البداية أننا إذا كنا قد التزمنا بالدراسة الموضوعية ، فإننا قد أضفنا إلى هذه الموضوعية ، بعداً ذاتياً يتمثل فى نظرتنا إلى هذه المشكلة أو تلك بمنظار جديد ، كما يتمثل أيضاً فى نقدنا لحلول بعض المفكرين ممن تصدوا لدراسة هذه المشكلات . هذه الحلول هى عندنا حرية بالنقد من زوايا عديدة سواء من حيث الإطار العام أو من حيث الآراء الفرعية . ومهما يكن من أمر فإن الحلاف فى الرأى من طبيعة الفلسفة والتفلسف ، كما أن دارس الفلسفة لايستطيع أن يفصل ذاته عن هذا الرأى أو ذاك من الآراء التي يدرسها .

يتضمن الباب الأول فصولا أربعة يعالج كل فصل موضوعاً من الموضوعات الإلهية التي بحث فيها الكندى .

فى الفصل الأول درسنا موضوع العلاقة بين الفلسفة والدين . وكما أشرنا منذ قليل ، انتهينا بعد دراسة هذا الموضوع عند الكندى ، إلى القول بأن هذا المجال الذى بحث فيه فلاسفة العرب سواء الكندى أو غيره ، أصبح مجالا تاريخياً

<sup>(</sup>١) راجع تصديرنا لكتابنا النزعة العقلية في فاسفة ابن رشد ص ١٥.

ليس إلا ، وهذا يتبين لنا تماماً إذا عرفنا أنه كانت في عصر الكندى ظروف سياسية ودينية أدت به إلى محاولة هذا الترفيق وإقامة جسور وقنوات بين الفلسفة والدين.

وعلى هذا فإننا إذا كنا نكتب اليزم عن هذه المحاولة من جانب الكندى ، فلسنا نقصد إلا إلى التعرف على جانب من جوانب التراث ، ولكن هذا الجانب من التراث ليس ملزماً لنا ، لأنه قد أصبح فيا قلنا فى ذمة التاريخ ، شأنه فى ذلك شأن كثير من الدراسات الكلامية وخاصة عند الأشاعرة .

وفى الفصل الثانى من فصول هذا الكتاب درسنا مشكلة حدوث العالم وقدمه . وإذا كان الكندى قد تأثر - فيا نرى - بالتراث الكلامى إلى أكبر حد خين قال بحدوث العالم ، فإننا وجدنا من الضرورى الكشف عن صورة النزاع الذى داربين القائلين بالحدوث والقائلين بالقدم ، وذلك قبل أن نعرض لرأى الكندى .

وفى معرض تقييمنا لرأيه ، قلنا إن أدلته على الحدوث تقوم فى جوهرها على أدلة جدلية أكثر منها فلسفية . صحيح أنه لم يتابع أرسطو القائل بقدم العالم ، ولكن معيار المخالفة ، ليس وحده المعيار الصحيح الدقيق . ومن هنا كان واجب الباحثين دراسة رأيه فى هذه المشكلة وتحليله بدلا من التركيز على معيار معين يتمثل فى مدى المتابعة لأرسطو أو مخالفة أرسطو .

وهذا لايعنى أن القول بالقدم قول صحيح . إذ القول بالقدم تعترضه صعاب عديدة أشرنا إليها في هذا الفصل ونحن بصدد عرض الخلاف بين الرأيين أو القولين .

أما الفصل الثالث فخصصناه لعرض أدلة الكندى على وجود الله ، قائلين فى أما الفصل الثالث فخصصناه لعرض أدلة الكبير فى هذا المجال – يتمثل – خاصة فى دليل العناية والغائية – فى ضرب أمثلة تؤيد وجهة نظره متغافلا عن عرض آراء لاتؤيد وجهة نظره كما فعل ابن سينا مثلا فى موقفه فى الغائية . كان واجب الكندى أن يعرض المرقفين إذا أراد أن يكتب فى الفلسفة صفحة جديدة ، ولكنه لم يفعل .

والفصل الأخير من هذا الباب درسنا فيه موضوع الوحدانية عند الكندى وذلك بعد عرض دراسة المتكلمين لهذا الموضوع ، حتى نكشف عن العناصر الكلامية في رأى الكندى . كما كشفنا — خلافا لما يفعله بعض الدارسين

لفلسفة الكندى – عن الجذور الأرسطية التى استفاد منها الكندى . إن تدليله على وحدانية الله إذا كنا نجد فيه أبعاداً دينية وأبعاداً كلامية ، فإننا لانستطيع إلا أن نضيف إلى هذين البعدين ، بعداً ثالثاً هو البعد الأرسطى .

وبانتقالنا من الباب الأول عن الكندى إلى الباب الثانى (١) عن ابن سينا ، نكون منتقلين من الحجال الميتا فيزيقي إلى الحجال الفيزيقي . هذا ما فعلناه في الباب الثانى الذي درسنا فيه الكائنات اللاحية والكائنات الحية عند ابن سينا .

وإذا كان هذا المجال يعد مجالا تدرس فيه الطبيعيات ، فإننا بالتالى لابد أن نتوقع اختلافاً بين المهج الذى يتبع فى دراسة المجالات الطبيعية ، والمهج الذى يتبع فى دراسة المجالات الإلهية . نجد الملاحظة والتجربة وإعطاء الأولوية للشواهد الحسية الواضحة ، بدلا من الحجج الفلسفية العقلية .

بيد أن ابن سينا لم يتخلص من بعض الجذور الفلسفية الميتافيزيقية وخاصة فكرة الغائية ، والتي يصادفها الدارس في بحثه للمعادن والآثار العلوية والنبات والحيوان ، وهذه كلها موضوعات الفصول الثلاثة الأولى في هذا الباب . كشفنا النقاب عن كل ذلك ، ونقدنا موقف ابن سينا حين كان هنا ك مبرر للنقد .

<sup>(</sup>١) كان من المناسب الوقوف ولو وقفة قصيرة عند الفارابي ، فيلسوف المشرق الكبر وعدم الاقتصار على المواضع القليلة التي أشرنا فيها إليه . إلا أننا آثرنا أن يكون الحيط الذي بجمع بين هذه الدراسات وخاصة موضوعات الباب الأول والباب الثانى هو المقارنة بين مجالين : مجال إلحي أخترنا الكندي نموذجاً له ومجال طبيعي آثرنا أن يكون ابن سينا نموذجاً له .

وفى الواقع يحتاج الفارابى لا إلى فصل من كتاب ، بل إلى دراسة شاملة نحن الآن بصدد الانتهاء منها وفرجو بها أن تسد فراغاً عجيباً, فى المكتبة الفلسفية العربية . نعم فراغ عجيب وخاصة بالنسبة لهذا الفيلسوف العميق التفكير الذى تتلمذ عليه كثير ممن جاء بعده من فلاسفة العرب .

وإذا استثنينا الدراسة الممتازة التي قام بها الدكتور مدكور عن الفارابي :

La place d'al Farabidans l'ecole philosophique musulmane, paris 1934 والفصول التي كتبها في كتابه « في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه » لم نجد دراسات دقيقة شاملة بل متناثرة وأكثرها لايستحق منا جهد الحديث عنها .

أما فى مجال التحقيق فازالت أكثر كتبه لم تحقق التحقيق العلمى الدقيق ، بل اقتصر على طبع بعضها طبعة رديئة . ولعل من أهم ما حقق تحقيقاً دقيقاً كتابه إحصاء العلوم الذى قام بتحقيقه الدكتور عثمان أمين . يضاف إلى ذلك المجهودات الكبيرة التى يقدم بها صديقنا الدكتور محسن مهدى وزميلنا الدكتور فوزى نجار فى مجال تحقيق كتب الفارابي ونشرها نشراً علمياً ممتازاً .

أما الفصل الأخير من هذا الباب فخصصناه لدراسة موضوع النفس بكل مستوياتها من نباتية وحيوانية وناطقة . وقد كشفنا عن العناصر التي استفاد منها فيلسوفنا باطلاعه على تراث من سبقوه . وبينا مدى اختلافه عن أفلاطون وأرسطو . وإذا كنا قد نقدنا دراسات ابن سينا النفسية ، وأظهرنا أخطاء لا حصر لها في دراساته هذه ، فإن هذا كان التزاماً منا بمنهج محدد . فهو مفكر وليس بقديس ، وهو قد أخطأ ، وواجبنا أن نضع آراءه على مشرحة النقد .

بقى من موضوعات هذا الكتاب ، ما تضمنه الباب الثالث ، وهو الباب الأخير . سيجد القارئ أن هذا الباب الذى جعلنا عنوانه « بين الفلاسفة والغزالى » قد تضمن دراسة موضوعين هما : « العلم الإلهى » ، « المعاد » .

العلم الإلهى بين الفلاسفة والغزالى هو موضوع الفصل الأول. وإذا كنا قد قلنا بأنه قد آن الأوان لأن نعيد النظر فيمن يقال عنهم إنهم فلاسفة ، فإننا التزاماً منا بما قلنا ، ولكى نثبت أن أكثر آراء الغزالى لاتخرج عن كربها نوعاً من فكر الأشاعرة مضافاً إليه فكر صوفى يحاول عبثاً تحطيم أسس المعرفة العقلية. لكى نثبت ذلك خصصنا جزءاً من هذا الفصل حللنا فيه رأى المتكلمين في هذا الحجال وذلك قبل أن نعرض رأى الفلاسفة وخاصة ابن سينا ثم رأى الغزالى . المجال وذلك قبل أن يقارن بين رأى المتكلمين من جهة ورأى الغزالى من جهة أخرى حتى يستطيع أن يتخذ موقفاً مما نقوله الآن . فنحن لانهاجم الغزالى إلا والدينا الأدلة على ما نذهب إليه .

ونود أن نشير إلى أننا فى دراستنا لمشكلة العلم الإلهى ، والتزاماً منا بما ندعو إليه من إحياء التراث ، قد نبهنا إلى أن نتجاوز ذلك الطابع الجدلى فى دراستها ، وهو ذلك الطابع الذى تمثل فى الحوار بين المعتزلة والأشاعرة حول هذه الصفة وغيرها من صفات الله وهل هذه الصفات عين ذاته أم أنها زائدة على الذات .

نعم تجاوزنا ذلك الطابع الذى يمثل قالباً جدليبًا كلاميًّا مغلقاً ، ونظرنا إليها من خلال منظور فلسفى يمثل بطبيعته الانفتاح لا الانغلاق لأنه يقوم على البرهان . منظور يربط بينها وبين غيرها من المشكلات وخاصة مشكلة الخير والشر . وعلى الذين يحصرونها حول التساؤل عن كونها عين الذات أم هى زائدة عن الذات أن يتساءلوا ويتساءلوا ما امتد بهم العمر ، عسى أن يصلوا إلى حل . ويقيني أنهم لن يصلوا .

آن لنا الآن أن ننتقل إلى الفصل الثانى والأخير من هذا الباب وموضوعه المعاد الروحانى والجسمانى بين الفلاسفة والغزالى . وكما فعلنا فى الفصل الأول ، فعلنا فى هذا الفصل . فبعد تمهيد بينا فيه أهمية هذه المشكلة ، عرضنا لرأى المتكلمين ، حتى يزداد القارئ يقيناً بعد أن يقارن بين رأى المتكلمين ورأى الغزالى ، من قولنا عن الغزالى إنه استى أسس رأيه من الأشاعرة . ثم عرضنا لرأى الفلاسفة وخاصة ابن سينا حتى يسهل علينا فهم نقد الغزالى لهم . وأخيراً حللنا رأى الغزالى فى هذا الموضوع رابطين بين مرقفه من السببية وموقفه من الحلود .

نرجو بعد هذا كله ، أن نكون قد سبرنا غور نماذج من مذاهب بعض فلاسفة المشرق . ويقيني أن هؤلاء الفلاسفة وغيرهم من فلاسفة العرب ، قدقاموا بجهود جبارة في ميدان المعرفة الفلسفية ، وبذلوا أقصى جهدهم في تنسيق حديقة رائعة من المعرفة الغزيرة ببراعة رائعة . وواجبنا نحن أن نحافظ على هذه الحديقة وما فيها من ثمار لا أن نستخف بها . وإذا كنا قد اختلفنا معهم في كثير من الآراء التي ذهبوا إليها ، فإننا لانني استحقاق من التزم منهم بالمنهج الفلسفي ، أن يدخل تاريخ الفلسفة من أوسع أبوابها .

ومن جانبي أقول إنني مازلت أحمل مصباح ديوجانس لأنير به تلك الجوانب التي ما زال يكتنفها الغموض والظلام ، وذلك من خلال منهج نرجو أن يجد صداه لا أن يظل في فراغ كهذا الفراغ الذي يتراى أماى الآن في سكون الليل .

وابلّه هو الموفق للسداد .

مدينة نصر في ٢٧ مايو عام ١٩٧٢م

محمد عاطف العراقي

## البّابُ الأولّ

#### الجوانب الإلهية في فلسفة الكندي

#### ويتضمن هذا الباب الفصول الآتية :

الفصل الأول: التوفيق بين الفلسفة والدين عند الكندى

الفصل الثانى : مشكلة حدوث العالم وقدمه عند الكندى

الفصل الثالث : وجود الله عند الكندى .

الفصل الرابع: الوحدانية عند الكندى.

#### الفص لالأول

#### التوفيق بين الفلسفة والدين عند الكندى

#### أولا: تمهيد:

نكاد نقرل إن دراسة موضوع العلاقة بين الشريعة والحكمة أو بين الفلسفة والدين ، قد استنفد من الفلاسفة والمفكرين العرب جهداً كبيراً . فهم قد اهتموا بدراسة هذه المسألة اهتماماً عظيما ، لأنهم حين وصلتهم الفلسفة اليونانية ، وخاصة فلسفة أرسطو ، وجدوا في هذه الفلسفة بعض الآراء التي قد تبدو مخالفة لآراء الشريعة الإسلامية . ولما كانوا حريصين على التمسك بدينهم ، بالإضافة إلى تعلقهم بالفلسفة الدينائية ، فقد وجدوا من الواجب عليهم الخوض في موضوع التوفيق بين الفلسفة والدين وإثبات العلاقة بينهما ، أي العلاقة بين الحكمة الفلسفية والدين وإثبات العلاقة بينهما ، أي العلاقة بين الحكمة الفلسفية والشريعة الدينية .

حاول فلاسفة العرب إذن ، التوفيق بين الفلسفة والدين ، وذلك لاعتقادهم أن الفلسفة والدين يساند كل منهما الآخر ، في كل المسائل الجوهرية ، وإن بدا بينهما تعارض ، فإنه ليس حقيقيتًا ، وإنما نشأ نتيجة لسوء فهم كايهما .

نقول إن هذه المشكلة كانت من المشكلات الفلسفية والدينية الى خاض فيها كل فلاسفة العرب تقريباً . فهى إذا كانت قد بحثت من جانب الكندى — كما سنرى بعد قليل — فإنها قد بحثت أيضاً من جانب الفارابي وابن سينا على صورة أو أخرى من الصور العديدة .

بل قد بحث فيها أيضاً فلاسفة المغرب الإسلامى كابن طفيل وابن رشد . فإذا كانت هذه المشكلة تعد هامة بالنسبة لفلاسفة المشرق ، إلا أنها كانت بدورها هامة بل أكثر أهمية ، بالنسبة لفلاسفة المغرب الإسلامى ، أى فلاسفة بلاد الأندلس فى تلك الفترة . وقد يكون مرد ذلك هجوم الغزالى على الفلسفة والفلاسفة ، حتى أعتقد أنها لن تقوم لها قائمة بعد هذا الهجوم العنيف .

فتاريخ الفلسفة العربية يحدثنا بأن ابن طفيل مثلا وكذلك ابن رشد من فلاسفة المغرب الإسلامى الذين بحثوا فى هذه النظرية . وإذا كان ابن رشد مثلا آخر فلاسفة العرب ، قد استفاد من محاولات فلاسفة المشرق كالكندى والفارابي وابن سينا ، فإنه أيضاً قد استفاد من معاصره ابن طفيل .

فإذا رجعنا مثلا إلى كتاب ابن طفيل « حى بن يقظان » وجدناه يشير إلى الجمع الغزالى وينقده نقداً سريعاً ، ولكنه يسعى بدوره كفيلسوف عربى ، إلى الجمع بين الفلسفة والدين ، وكان حريصاً على الجمع بينهما ، وإن لم يكن الهدف الأول والأساسى من كتابه « حى بن يقظان » الجمع بين الفلسفة والدين (١) .

نخلص من هذا التمهيد إلى القول بأن أكثر فلاسفة ومفكرى العرب قد خاضوا في دراسة موضوع العلاقة بين الفلسفة والدين، ونريد الآن أن ندرس محاولة الكندى. فما هي الأسباب التي دفعت الكندى إلى دراسة هذه المسألة ؟ وكيف حاول التوفيق بينهما ؟

#### ثانياً: الأسباب التي دفعت الكندى للتوفيق بين الفلسفة والدين:

١ -- أول هذه الأسباب نجده عند الكندى وعند غيره من فلاسفة العرب،
 إن القرآن بآياته العديدة يدغو إلى النظر والبحث في جنبات الكون .

والواقع أننا نجدر فى القرآن آيات كثيرة فى هذا المجال . مثل قوله تعالى : « أو لم ينظروا فى ملكوت السموات الأبصار » وقوله تعالى : « أفى الله شك فاطر السموات والأرض وما خلق الله من شىء » وقوله تعالى : « أفى الله شك فاطر السموات والأرض » ، وقوله تعالى : « ويتفكرون فى خلق السموات والأرض » وقوله تعالى : « أفلا ينظرون إلى الإبل كيف خلقت وإلى السماء كيف رفعت » ، وقوله تعالى :

<sup>(</sup>١) انظر في تفصيل ذلك : كتابنا : النزعة المقلية في فلسفة ابن رشد ص ٢٦٨ ومابعدها . طبعة دار الممارف بالقاهرة .

« إن فى خلق السموات والأرض واختلاف الليل والهار والفلك التى تجرى فى البحر بما ينفع الناس وما أنزل الله من السهاء من ماء فأحيا به الأرض بعد موبها وبث فيها من كل دابة وتصريف الرياح والسحاب المسخريين السهاء والأرض لآيات لقوم يعقلون ».

آيات عديدة إذن تحث على النظر والبحث فى جنبات الكون سهائه وأرضه. وهذا قد دفع الكندى وغيره من فلاسفة العرب إلى القول بأن الفلسفة لاتتعارض مع الدين.

٢ – ثانى هذه الأسباب أو الدوافع التى حملت الكندى على التوفيق بين الحكمة والشريعه ، أن الفلسفة كان ينظر إليها أحياناً فى عصره نظرة شك وارتياب . فالكندى – فيما يقول المؤرخون – قد عاش فترة من حياته فى عصر المتوكل الحليفة العباسى الذى قوى فيه سلطان ونفوذ أهل السنة .

ولا يخنى علينا أن الحياة الفكرية فى عصر المأمون ، كانت غيرها فى عصر المتوكل المتوكل . فالمأمون قد انتصر للمعتزلة الذين هم أقرب إلى الفلاسفة . أما المتوكل فكان على خلاف ذلك . لقد ساند أهل السنة أو الأشاعرة ومن هنا وجد الكندى واجباً عليه – وقد عاش فترة فى حياته فى عصر المتوكل – أن يدافع عن النظر العقلى الفلسفى ، أى تلك البحوث والدراسات التى يقوم بها الفلاسفة .

٣ - ثالث هذه الأسباب ، أن الكندى - فيا يقول ابن أبي أصيبعة في كتابه والمبقات الأطباء » - قد لحقه الأذى بسبب اشتغاله بالفلسفة . والمفكر حين يلحقه الأذى بسبب اشتغاله بشيء ما ، وفي نفس الوقت يكون حريصاً على الاشتغال به وعدم تركه ، لابد أن يحاول في جانبه وضع بعض الكتب والرسائل التي يدرس فيها هذه المسألة ، مسألة التوفيق بين الفلسفة والدين. فابن النديم مثلا في كتابه والفهرست ، يقول إن من بين مؤلفات الكندى رسالة « في إثبات الرسل » ورسالة أخرى « في نقض مسائل الملحدين » .

هذه هي الأسباب التي نراها قد دفعت الكندى لمحاولة التوفيق بين الحكمة والشريعة.

والواقع أننا لو رجعنا إلى المؤلفات التي تركها الكندى لنا ، وجدنا العديد منها يهم بدراسة هذه المسألة من جانب أو من آخر . إما بصفة عامة ، وإما عن طريق البحث في التفصيلات .

ونستطيع أن نعتمد على رسالتين له بصفة أساسية ، تناولتا دراسة هذه المسألة، وهما « رسالته إلى المعتصم بالله فى الفلسفة الأولى » ، « ورسالته فى كمية كتب أرسطو طا ليس وما يُحتاج إليه، فى تحصيل الفلسفة » .

ولايعنى هذا أن دراسة هذه المسألة عنده تعد محصورة في هاتين الرسالتين فقط ، بل إنه في سبيل التوفيق بين الفلسفة والدين ، نراه في رسائل غيرهما يحاول تأويل بعض المفاهيم الدينية بحيث تتفق مع مثيلاتها في الفلسفة ، أي لكي تقرب الفلسفة من الدين ، وذلك يتضح بحفة خاصة في رسالته عن «سجود الجرم الأقصى وطاعته لله عز وجل».

ونستطيع أن نقول إن الرسالة الأولى «وهي رسالته إلى المعتصم بالله» في الفلسفة الأولى تمثل موقفه الدفاعي عن الفلسفة كما سنرى . أما رسالته الثانية وهي «كمية كتب أرسطوطاليس» فتقوم فكرتها في مجال العلاقة بين الفلسفة والدين ، على التمييز بين طريق الشرع وطريق الفلسفة ، وسنرى هذا واضحاً تماماً بعد قليل .

#### ثالثا: جوانب محاولة التوفيق بين الفلسفة والدين عند الكندى:

فى الصفحات الأولى من رسالته إلى المعتصم بالله فى الفلسفة الأولى ، نطالع تمهيداً يحاول فيه الكندى إبعاد الآنهام عن الفلسفة والمشتغلين بها ، وبيان وجه الحاجة آإليها ، لكى ينتهى من ذلك إلى بيان اتفاق الشريعه والحكمة . والمقارن بين أقوال الكندى فى هذا المحال ، وأقوال ابن رشد ، فى تبرير الاشتغال بدراسة كتب الفلاسفة اليونانيين ، يلاحظ تقارباً بينهما فى بيان مبررات النظر فى كتب القدماء ، وإن كان ابن رشد أكثر دقة وصراحة من الكندى .

ونستطيع من جانبنا الكشنف عن أهم العناصر الموجودة فى رسالته إلى المعتصم

بالله ، تلك الرسالة التي تمثل كما قلنا موقفه الدفاعي عن الفلسفة ؛ وسيتضح لنا كيف سيحاول الكندى جهده التوفيق بين الفلسفة والدين .

١ - تعد صناعة الفلسفة ، التي تعرف بأنها علم الأشياء بحقائقها بقدر طاقة الإنسان ، من أعلى الصناعات الإنسانية منزلة وأسهاها مرتبة . وسبب ذلك أن غرض الفيلسوف في علمه إصابة الحق ، وفي عمله العمل بالحق(١) .

معنى هذا أن الكندى يدافع عن الاشتغال بالفلسفة أو الحكمة ، بحيث لا يطعن فيها الطاعنون ، طالما أن المقصد منها نظريبًا كان أو عمليبًا، من المقاصد النبيلة.

نوضح ذلك بالقول بأنه إذا كان الفيلسوف يسعى نظريبًا إلى إصابة الحق، ويسعى من جهة العمل ، أن يعمل بالحق الذى يدركه بالنظر ، فإنه لايستطيع واحد من المهاجمين أن يطعن فى الاشتغال بعلوم الحكمة ، طالما أن الغرض نظريبًا ولغرض عمليبًا ، من الأغراض الحقة المشروعة (٢).

' Y - إذا كان غرض الفيلسوف إصابة الحق ، فإننا لانجد مطلوباتنا من الحق - فيا يقول الكندى - من غير علة . وعلة وجود كل شيء وثباته ، الحق (٣) .

ويحاول الكندى توضيح ذلك بقوله إن كل ما له إنية له حقيقة ، فالحق اضطراراً موجود إذن لإنيات موجودة . وأشرف الفلسفة وأعلاها مرتبة ، الفلسفة الأولى : أعنى علم الحق الأول الذى هو علة كل حق . ولذلك يجب أن يكون الفيلسوف التام الأشرف ، هو المرء المحيط بهذا العلم الأشرف لأن علم العلة الأولى

 <sup>(</sup>١) رسالة الكندى إلى، المعتصم بالله الفلسفة الأولى ص٧٧ من نشرة الدكتور محمد عبد الهادى
 أبوريده

<sup>(</sup>٢) راجع مقالتنا : الشريعة والحكمة عند فيلسوف الإسلام الكندى – مجلة الفكر الإسلام ... بيروت – عدد ٩ السنة الثانية ص ٩٤ ، وما بعدها .

<sup>(</sup>٣٠) رسالة الكندي إلى المعتصم بالله في الفلسفة الأولى ص ٩٧ .

أشرف من علم المعلول ، لأنا إنما نعلم كل واحد من المعلومات علماً تاماً إذا نحن أحطنا بعلم علته (١) .

ونريد أن نسأل الآن : ما السبب في محاولة الكندى رفع الفلسفة الأولى فوق مرتبة غيرها من العلوم ؟

نستطيع أن نقول إن هناك سببين رئيسيين : السبب الأول يكمن فى متابعة الكندى لأرسطو فى هذا الحانب . والسبب الثانى هو أنه يحاول التقريب بين الفلسفة الأولى أو الميتا فيزيقا ، وبين الشريعة ، التى يشتغل بها الفقهاء ، نظراً لأن موضوع الفلسفة الأولى أو الميتافيزيقا عند العرب يصطبغ بالصبغة الدينية . ولا أدل على ذلك من أن فلاسفة العرب، يطلقون على الفلسفة الأولى أو الميتافيزيقا ، علم الإلهيات .

السبب الأول إذن يتمثل في متابعة الكندى لأرسطو . نوضح ذلك بالقول بأن أرسطو (٢) إذا كان يعلى في شأن العلوم النظرية كالطبيعة والرياضة وما بعد الطبيعة ، على العلوم العملية كالأخلاق والسياسة ، فإنه بدوره يعلى من شأن ما بعد الطبيعة أو الميتا فيزيقا أو الفلسفة الأولى على غيرها من العلوم النظرية أو العملية. وهذه النظرة الأرسطية قد أثرت في فلاسفة العرب .

وهذا السبب الأول يرتبط بالسبب الثانى الذى ذكرناه منذ قليل . بمعنى أن الفلسفة الأولى أو الإلهيات إذا كانت أشرف العلوم عند الفلاسفة ، فإن هذا يؤدى بالتالى إلى مشروعية الفلسفة والاشتغال بها ، طالما أن موضوع الإلهيات الذى يخوض فيه الفلاسفة يتقارب — فيا يزعم الكندى — مع الموضوعات الدينية التى يخوض فيها الفقهاء . .

٣ – من الأشياء الضرورية والواجبة ألانذم الذين كانوا أسباب منافعنا البسيطة،
 فكيف إذن بهؤلاء الذين هم أسباب منافعنا العظيمة الجادة . إنهم أفادونا إفادات
 كبيرة . إنهم سهلوا لنا الكثير من المطالب الفكرية الخفية ، تلك المطالب التي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٩٧ – ١٠١ .

<sup>(</sup> ٢ ) أنظر فى تصنيف العلوم الفلسفية عند أرسطو،كتاب صديقنا الدكتور إمام عبد الفتاح إمام: مدخل إلى الفلسفة ص ١٢٧ وما بعدها (دار الثقافة – القاهرة) .

مذاهب فلاسفة المشرق

لم يكن باستطاعتنا أن نصل إليها لولا وجودهم و بحثهم عن الحقيقة .

يقول الكندى: « فينبغى أن يعظم شكرنا للآتين بيسير الحق فضلا عمن أتى بكثير من الحق ، إذ أشركونا فى ثمار فكرهم وسهلوا لنا المطالب الحقية الخفية بما أفادونا من المقدمات المسهلة لنا سبل الحق ، فإنهم لو لم يكونوا ، لم يجتمع لنا مع شدة البحث فى مددنا كلها ، هذه الأوائل الحقية التى بها تخرجنا إلى الأواخر من مطلوباتنا الخفية ، فإن ذلك إنما اجتمع فى الأعصار السالفة المتقادمة عصراً بعد عصر إلى زماننا هذا مع شدة البحث ولزوم الدأب وإيثار التعب فى ذلك »(١).

هذا ما يقوله الكندى لكى يبرر فكرته ، ولكى يؤكد لنا أنه من الواجب علينا أن نشكرهم لا أن نذمهم هؤلاء الذين داوموا البحث عن الحقيقة واجتهدوا الإصابتها بحيث يكون من الصحيح – فيا يقول الكندى – أن نقول مع أرسطو: ينبغى لنا أن نشكر آباء الذين أتوا بشي من الحق ، إذ كانوا سبب كونهم ، فضلا عن أنهم سبب لهم ، وإذ هم سبب لنا إلى نيل الحق .

إذا قيل إن الفلسفة فد أتت لنا من بلاد غريبة عنا ، أى من بلاد اليوتان ، فإننا يجب ألا نستحى من استحسان الحق من أين أتى ، أى حتى او أتى لنا من الأجناس البعيدة عنا والأمم المباينة لنا .

وفى هذا القول من جانب الكندى رد على ما كان يشاع أحياناً ، من أن الفلسفة إذا كان مصدرها اليونان ، والباحثون فيها فلاسفة وثنيرن ، فإنه يجب الابتعاد عنها لأنها أتت إلينا فى بلاد غريبة وبعيدة عنا .

كما أن في هذا القول مبدأ هاميًّا . إذ فيه دعوة إلى البحث عن الحقيقة كحقيقة ، و بصرف النظر عن كونها إسلامية أو غير إسلامية ، أو كونها عربية أو يونانية . كما تتضح أهميته حين ندرك أن من أسباب الهجوم على المنطق مثلا وهو آلة الفلسفة فما يرى الإسلاميون ، أنه أتى من اليونان .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٠٢.

ولا شك أن هذه الدعوة فد أثرت فى الفيلسوف الأندلسى ابن رشد . فنحن حين ندرس رأيه فى العلاقة بين الفلسفة والدين ، نجده يقول : إذا كان كل ما يحتاج إليه النظر فى أمر المقاييس العقلية ، فد فحص عنه القدماء أتم فحص . فينبغى أن نضرب بأيدينا إلى كتبهم ، وننظر فيا قالوه من ذلك ، فإن كان كله صواباً قبلناه منهم ، وإن كان فيه ما ليس بصواب نبهنا عليه »(١) .

ولكن هل من الواجب على المهاجمين للفلسفة دراسها ؟ يعتقد الكندى
 أنه من واجب الجميع طلب الفلسفة و دراسها حتى هؤلاء الذين يحاربونها ، بحيث نتقى سوء التأويل الذى يقوم به أهل الغربة عن الحق فيما يقول الكندى .

إن هؤلاء الذين يتجنبون البحث عن حقائق الفلسفة ، يجب عليهم أن يبحثوا فيها : يقول الكندى : وذلك أنه باضطرار يجب على ألسنة المضادين لها اقتناؤها . وذلك أنهم لايخلون من أن يقولوا إن اقتناءها يجب أولا يجب . فإن قالوا إنه يجب ، وجب طلبها عليهم . وإن قالوا إنها لاتجب ، وجب عليهم أن يحصروا علة ذلك وأن يعطوا على ذلك برهاناً (٢) .

وواضح أن الكندى فى هذا الجزء من رسالته يهاجم مسلك رجال الدين أو الفقهاء وينقدهم . وقد يكون من أسباب ذلك مالحقه من أذى بسبب اشتغاله بالفلسفة — كما سبق أن ذكرنا — فهم من أهل الغربة عن الحق « وإن تتوجوا بتيجان الحق من غير استحقاق لضيق فطنهم عن أساليب الحق وقلة معرفهم بما يستحق ذوو الجلالة فى الرأى والاجتهاد فى الأنفاع العامة الكل الشاملة لهم ولدرانة الحسد المتمكن من أنفسهم البهيمية والحاجب بسدف سجوفه أبصار فكرهم عن نور الحق ووضعهم ذوى الفضائل الإنسانية التى قصروا عن نيلها وكانوا منها فى الأطراف الشاسعة بموضع الأعداء الجريئة الواترة ذبيًا عن كراسيهم المزورة التى نصبوها عن غير استحقاق ، بل للترؤس والتجارة بالدين وهم عدماء المزورة التى نصبوها عن غير استحقاق ، بل للترؤس والتجارة بالدين وهم عدماء الدين، لأن من اتجر بشيء باعه ، ومن باع شيئاً لم يكن له فمن اتجر بالدين لم يكن

<sup>(</sup>١) ابن رشد : فصل المقال فيها بين الحكمة والشريعة في الاتصال ص ٤ ــ ه .

<sup>(</sup>٢) رسالة الكندى إلى المعتصم بالله في الفلسفة الأولى ص ١٠٣ – ١٠٥.

بعد دفاع الكندى عن الفلسفة فى رسالته إلى المعتصم بالله فى الفلسفة الأولى وتبريره الاشتغال بها ، ورده على من يسيئون الظن بها ، يحاول أن يبين لنا أن المسائل التى تبحث فيها الفلسفة وتقوم بدراستها ، قد أتت بها الرسل . فهو يقول : « لأن فى علم الأشياء بحقائقها علم الربوبية وعلم الوحدانية وعلم الفضيلة وجملة علم كل نافع والسبيل إليه والبعد عن كل ضار والاحتراس منه . واقتناء هذه جميعاً هو الذى أتت به الرسل الصادقة عن الله جل ثناؤه : فإن الرسل الصادقة عن الله وحده وبلزوم الفضائل المرتضاة عنده وترك الرذائل المضادة للفضائل فى ذواتها، وإيثارها »(٢) .

هذا دفاع من جانب الكندى عن ضرورة الاشتغال بالفلسفة وفيه أيضاً بيان بأن الدين ليس على خلاف مع الفلسفة .

بيد أننا لابد أن نتساءل إذا أردنا دراسة كل جوانب آراء الكندى في هذا الحجال ، أي مجال العلاقة بين الفلسفة والدين ، هل طريق الفلسفة هو نفسه طريق الدين ؟ أي هل الطريق الذي يسير فيه الفلاسفة هو نفسه الطريق الذي يسلكه الأنبياء ، أم أن هناك فرقاً بين العلم الإلهي من جهة وبين الفلسفة من جهة أخرى ؟

فى الواقع نجد الكندى يطلعنا على فرق وفرق جوهرى بينهما . واكن ما هو هذا الفرق الحوهرى ؟

إذا رجعنا إلى رسالة الكندى « فى كمية كتب أرسطوطاليس وما يحتاج إليه فى تحصيل الفلسفة ، وجدناه بعد بيانه لفروع العلوم الفلسفية على النحو الذى نجده عند أرسطوطاليس ، يتحدث عن علوم إلهية ، أى علوم الأنبياء التى لا تأتى — فيا يقول — عن طريق التحصيل والاكتساب ، بل عن طريق الإلهام الإلهى . ومعنى هذا أن هناك فرقاً جوهرياً ينهنا إليه الكندى بين علوم الأنبياء وعاوم

<sup>(</sup>١) رسالة الكندي إلى المعتصم بالله ص ١٠٣ – ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٠٤.

الفلاسفة سواء تمثل هذا الفرق فى الطريق إلى كل منهما أو فى المصدر الذى يستقى منه كل من الفلاسفة أو الأنبياء علومهم .

نوضح ذلك بالقول بأن الكندى يذهب إلى أن علوم الرسل تكون بلا طلب ولا تكلف ولا بحيلة بشرية ولا زمان ، بل إن هذه العلوم تكون بإرادة الله تعالى، عن طريق تطهير أنفسهم وإنارتها للحق بتأييده وتسديده وإلهامه ورسالاته .

هذه العلوم تعد — فيما يرى الكندى — خاصة بالرسل دون غيرهم من الفلاسفة الذين تجيىء علومهم عن طريق الاكتساب والتدرب والتجربة وطول البحث واتباع مبادئ منطقية ورياضية وما شابه ذلك من طرق تعد كسبية وتأتى خلال الزمان (١).

ومن الواضح أن الطريق إلى اكتساب هذه العلوم يختلف عن طريق علوم الأنبياء . يقول الكندى في رسالته في كمية كتب أرسطو طاليس : « فأما الرسل فلا بشيء من ذلك، بل بإرادة مرسلها جل وتعالى بلا زمان يحيط بطاب ولاغيره ، تستيقن العقول أن ذلك من عند الله جل وتعالى »(٢) .

ويحاول الكندى – كما سنرى بعد قليل – ضرب بعض الأمثلة لتوضيح مقصوده ، وهو أن ما يأتى به الرسول عن طريق وهبى إلهامى ، لايتأتى للفيلسوف إلا بالاكتساب والتدرب وطول البحث ؛ بل إن الفيلسوف قد لا نجد عنده إجابات عن مسائل أجاب عنها الرسل فى إيجاز وإحاطة شاملة بالمطلوب .

إنه يضرب مثالا لذلك بإحابة الرسول صلى الله عليه وسلم عن الذين سألوه : من يحيى العظام وهى رميم ؟ والمتأمل فيا أورده الكندى فى هذا الحجال ، يجد أنه قدم لنا تفسيراً حاول فيه بيان الخصائص التى تمتاز بها العلوم الإلهية والتى لا نجدها متمثلة فى علوم الفلاسفة ، أى تلك العلوم البشرية الإنسانية .

يقول الكندى: فإنه إن تدبر متدبر جوابات الرسل فيما سئلوا عنه من الأمور الخفية الحقية التي إذا قصد الفيلسوف الجواب فيها بجهد حيلته التي أكسبته علمها الطول الدؤوب في البحث والتروض ، ما نجده أتى بمثلها في الوجازة والبيان وقرب السبيل والإحاطة بالمطلوب ، كجواب النبي صلى الله عليه وسلم فيما سأله

<sup>(</sup>١) الكندى : رسالة في كية كتبب أرسطوطاليس ص ٣٧٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابةق ص ٣٧٣.

المشركون عنه مما علمه الله ، إذ هو بكل شيء علم لا أولية له ولا تقضياً بل سرمداً أبداً ، إذ تقول له وهي طاعنة ظانة أنه لايأتي بجواب فما قصد به بالسؤال عنه ، صلوت الله عليه : يا محمد « من يحيى العظام وهي رميم » ؟ إذ كان ذلك عندها غير منازعة ؛ فأوحى إليه الواحد الحق جل ثناؤه : قل يحييها الذي أنشأها أول مرة ، وهو بكل خلق علم \_ إلى قوله : كن فيكون » : فأى دايل في العقول النيرة الصافية أبين وأوجز من أنه إذا كانت العظام ، بل إن لم تكن ، فممكن إذا بطلت بعد أن كانت وصارت رميماً ، أن تكون أيضاً . فإن جمع المتفرق أسهل من صنعه أيس ومن إبداعه ، فأما عند باريهم فواحد ، لا أشد ولا أضعف ، فإن القوة التي أبدعت محكن أن تنشئ ما أدثرت ، وكونها بعد أن لم تكن موجودة للحس فضلا عن العقل ، فإن السائل عن هذه المسألة الكافر بقدرة الله جل وتعالى، مقر أنه كان بعد أن لم يكن وعظمه لم يكن هو معدوم، فعظمه كان اضطراراً، بعد أن تكن ، فإعادتها، وإحياؤها كذلك أيضاً ، فإنها موجودة حية بعد أن لم تكن حية فممكن أيضاً أن تصير حية، بعد إذهي لاحية . ثم بين أن كون الشيء من نقيضه موجود ، إذ قال « الذي جعل لكم من الشجر الأخضر ناراً ، فإذا أنتم منه توقه ون »، فجمل من لا نار ناراً ، أو مٰن لا حارحارًّا، فإذن إذ الشيء يكونُ من نقيضه اضطراراً ، فإن الحادث ، إن لم يكن يحدث من غير نقيضه ، وليس بين النقيضين واسطة، أعنى بالنقيض هو ولا هو . فالشيء إذن يحدث من ذاته ، فذاته إذن ثابتة أبدا أبدية لا أولية لها »(١).

ومن هنا نجد الكندى حريصاً على التنبيه إلى ما تتميز به علوم الأنبياء عن علوم الفلاسفة . دليل هذا قوله : فأى بشر يقدر بفلسفة البشر أن يجمع فى قول بقدر حروف هذه الآيات ما جمع الله جل وتعالى إلى رسوله صلى الله عليه وسلم فيها من إيضاح أن العظام تجيىء بعد أن تصير رميماً وأن قدرته تخلق مثل السموات والأرض وأن الشيء يكون من نقيضه ، جلت عن مثل ذلك الألسن المنطقية المتحيلة وقصرت عن مثله نهايات البشر وحجبت عنه العقول الجزئية (٢).

<sup>(</sup>١) الكندى : رسالة في كمية كتب أرسطوطاليس ص ٣٧٣ – ٣٧٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٣٧٦.

# رابعاً: تقييم محاولات التوفيق عند الكندى وغيره من الفلاسفة:

ننتهى من هذا إلى القول بأن الكندى قد حاول جهده التوفيق بين الفلسفة والدين . ولكن هذا التوفيق لم يمنعه من بيان الفروق بين علوم الأنبياء وعلوم الفلاسفة . وان هناك فروقاً جوهرية بينهما ينبهنا إليها الكندى . وإذا كان في هذه الفروق ما يشعرنا باختلاف طريق الدين عن طريق الفلسفة ، فإنها مع ذلك لاتؤدى إلى استبعاد محاولة التوفيق بين الفلسفة والدين ، بحيث يعيش كل من المشتغلين بهما في وئام واتفاق مع بعضهم البعض ، وذلك إذا أدخلنا في الاعتبار ما سبق أن ذكرناه من نقض الكندى لآراء المهاجمين للفلسفة والمشتغلين بها .

وعلى كل فإننا نود أن نشير من جانبنا إلى أن مشكلة التوفيق بين الفلسفة والدين سواء عند الكندى أو عند غيره من الفلاسفة الذين بحثوا فيها ، إنما هي مشكلة تاريخية، أي كانت هناك أسباب معينة في وقتها دفعت إليها . وليس من المناسب ، بعد أن زالت تلك الأسباب التاريخية ، أن يخصص المفكر مبحثاً من مباحثه الفلسفية ، لمحاولة التوفيق بين جانب فلسفي وجانب دبني .

و إذا كنا نكتب الآن عن هذه المحاولة فى جانب الكندى ، فليس هدفنا إلا التعرف على جانب من الجوانب الحاصة بتراث الكندى . واكن هذا الجانب من التراث ليس ملزماً لنا ، لأنه قد أصبح فى ذمة التاريخ .

قلنا هذا منذ أعوام طويلة، ونكرر قولنا الآن برغم ما ثار حوله من جدال وسوء فهم . ولم نقصد من قولنا إلا فتح الطريق أمام الفلسفة والتفلسف ؛ واكن ماذا نفعل حيال قوم حاولوا فهم ما قلناه على معنى غير المعنى الذى قصدناه ، ومدلول يخالف المدلول الذى أكدنا على القول به!!!

نضيف إلى ذلك قولنا ، بأننا لو تعمقنا فى محاولات التوفيق التى أتى بها كل فلاسفة العرب ، فإننا نجد بعضاً منها منحازاً إلى الجانب الدينى على حساب الفلسفة، وبعضها الآخر منحازاً إلى الجانب الفلسفى على حساب جانب الدين . كل هذا فيما نرى لاطائل ولا ثمرة من ورائه . وخير لنا فيما نعتقد، إذا نظرنا إلى الفكر الفلسفى في حد ذاته كفكر فلسفى ، أن نوجه اهتمامنا نحو استخلاص ما فى مذاهب الفلاسفة من جوانب عقلية دقيقة ، بدلا من التركيز على محاولة التوفيق بين الفلسفة والدين .

<sup>(</sup>١) النزعة المقلية في فلسفة ابن رشد ص ٢٩١.

## الفصل لن أي

# مشكلة حدوث العالم وقدمه عند الكندي

#### أولا: الصراع بين القائلين بالقدم والقائلين بالحدوث:

تعد هذه المشكلة من المشكلات الهامة التى دارت حولها البحوث والدراسات عند كثير من المتكلمين والفلاسفة سواء منهم فلاسفة اليونان كأرسطو أو فلاسفة العرب كالكندى والفاراني وابن سينا وابن رشد.

وإذا كان المتكلمون والفلاسفة قد اختلفوا حول القول بقدم العالم وحدوثه ، فإن الاحتمالات في هذا المجال لاتزيد على أربعة . فإنه — أى العالم — إما أن يكون محدث الذات والصفات ، أو قديم الذات والصفات ، أو قديم الذات محدث الضفات ، أو بالعكس أى محدث الذات قديم الصفات . بالاضافة إلى احتمال خامس يعد سلبياً ، لأنه يتمثل في التوتف في الأقسام السابقة وعدم القطع بواحد منها ، وهو قول جالينوس الذي حكى عنه أنه قال في مرضه الذي توفى فيه ، لبعض تلاميذه : اكتب عنى ما علمت أن العالم قديم أو حادث (١).

ولكى نستطيع فهم آراء الكندى حول هذه المشكلة ، نود قبل ذكر آرائه حول القدم والحدوث ، أن نبين كيف يدور الصراع بين أهل القدم وأهل الحدوث ، بين المتكلمين من جهة ، ، والفلاسفة القائلين بقدم العالم من جهة أخرى ، إذ أن الكندى قد استفاد من حجج المتكلمين في ترجيحه القول بحدوث العالم كما سنرى .

إذا كان المتكلمون قد ذهبوا إلى أن ماعدا الله مسبوق بالعدم سبقاً زمانيـاً، فإن الفلاسفة ذهبوا إلى أن ما عداه غير مسبوق بالعدم إلاسبقاً بالذات (٢).

وإذا كان الفلاسفة يرون امتناع حدوث الحوادث بلاسبب حادث ،

<sup>(</sup>١) قمنا بتفصيل جوانب هذه المشكلة بين النزال وابن رشد وكشفنا عن الاحتمالات الحمسة حول الحدوث والقدم ، في كتابنا : النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ٨١ ، ومابعدها .

<sup>(</sup>٢) شرح الطوسي على الإشارات والتنبيهات لابن سينا جـ ٣ ( الإلهيات ) ص ٣٤ه – ٣٥٠ .

أى يمتنع تقدير ذات معطلة عن الفعل لم تفعل ثم فعلت ، فإن المتكلمين يقواون إن هذا لايدل على قدم شيء بعينه من العالم ، لا الأفلاك ولا غيرها ، وإنما يدل على أنه لم يزل فعالا . وإذا قُدر أنه فعال لأفعال تقوم بنفسه ، أو مفعولات حادثة شيئاً بعد شيء ؛ كان ذلك وفاء بموجب هذه الحجة ، مع القول بأن كل ما سوى الله محدث مخلوق كائن بعد أن لم يكن (١١).

وقاد ساق المتكلمون حججاً عديدة . منها ما يعتمد على فكرة التناهى : تناهى الزمان وتناهى الأشخاص . وفيا يلى أهم حججهم التى تستند إلى فكرة التناهى : (١) كل شخص فى العالم وكل عرض فى شخص وكل زمان ، كل ذلك متناه ذو أول . ونحن نشاهد ذلك حسنًا وعياناً . إذ أن تناهى الشخص ظاهر بمساحته ، بأول جرمه وآخره ، وأيضاً بزمان وجوده . وتناهى العرض المحمول ظاهر بين بتناهى الشخص الحامل له . وتناهى الزمان موجود باستئناف ما يأتى منه بعد الماضى ، وفناء كل وقت بعد وجوده واستئناف آخر يأتى بعده فكل زمان نهايته الآن ، وهو حد الزمانين ، فهو نهاية الماضى وما بعده ابتداء للمستقبل . وهكذا يفنى زمان ويبتدئ آخر . وكل جملة من جمل الزمان مركبة من أزمنة متناهية ذات أوائل . وكل مركب من أجزاء متناهية ذات أوائل ، ليس شيئاً غير أوائلًا ، فإخراؤه متناهية ذات أوائل . والعالم عبارة عن هذه الجمل . وعلى أجزائه . إذ الكل ليس شيئاً غير الأجزاء التى ينحل إليها ، وأجزاؤه متناهية ذات أوائل . والعالم عبارة عن هذه الجمل . وعلى أجزائه كله متناه ذو أول ، إذ كل أجزائه لها أول ، وليس هو شيئاً غير أجزائه ها أول ، وليس هو شيئاً غير أبخرائه الما فالعالم كله متناه ذو أول ، إذ كل أجزائه ها أول ، وليس هو شيئاً غير أبخرائه الما هذا شأنه فهو حادث ، فكل ما هذا شأنه فهو حادث ، فالأجسام حادثة (٣).

فإذا طُبقت تلك الفكرة على القول بالعدم السابق للوجود ، قيل إن الله لم يزل ولا وجود لشيء عنه ، ولولا هذا لكانت هناك أحوال متجددة من أصناف شتى في الماضى لا نهاية لها ، موجودة بالفعل ، لأن كل واحد منها وجد ، فالكل وجد ، فيكون لما لا نهاية له من أمور متعاقبة

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية لابن تيمية ج١ ص ٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) ابن حزم : الفصل في الملل والنحل ج ١ ص ١٤ – ١٥.

<sup>(</sup>٣) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد ص ٨٨.

كلها منحصرة في الوجود ، وذلك محال(١١) .

وهكذا يحاول المتكلمون إثبات عدم خلو العالم عن الحوادث ، وأن ما لايخلو من الحوادث ، فهو حادث . وإذا ثبت حدوثه ، كان افتقاره إلى المحدث من المدركات الضرورية (٢). وفي هذا ربط بين القول بحدوث العالم وبين الرصول إلى محدث للكون ، كما سنرى ذلك عند الكندى فما بعد (٣).

(س) كل موجود بالفعل فقد حصره العدد وأحصته طبيعته . ومعنى الطبيعة وحدّها ، أنها القوة التي في الشيء ، فتجرى بها كيفيات ذلك الشيء على ما هي عليه . وحصر العدد وإحصاء الطبيعة نهاية صحيحة ، إذ ما لانهاية له فلا إحصاء له ولاحصر . دليل هذا أن معنى الحصر والإحصاء إنما هم ضم ما بين طرفى المحصور ، والعالم موجود بالفعل ، وكل محصور بالعدد محصى بالطبيعة ، فهو ذو نهاية ؛ فالعالم كله ذو نهاية ، سواء في ذلك ما وجد في مدة واحدة أو مدد كثيرة . فما لانهاية له لاسبيل إلى وجوده بالفعل. وكل ما لايوجد إلا بعد ما لانهاية له ، لاسبيل إلى وجوده بالفعل. وكل ما لايوجد إلا بعد ما لانهاية له ، لاسبيل إلى وجوده أبداً ، إذ أن وقوع البعدية فيه هو وجود نهاية له ، وما لانهاية له فلا بعد له (٤٠) .

(ح) ما لانهاية له سبيل إلى الزيادة به . إذ معنى الزيادة هو أن تضيف إلى ذى النهاية شيئاً من جنسه يزيد ذلك فى عدده أو فى مساحته . فإذا كان الزمان لا أول له ، يكون به متناهياً فى عدده الآن ، فإن كل ما زاد فيه ويزيد مما يأتى من الأزمنة منه ، فإنه لايزيد ذلك فى عدد الزمان شيئاً .

وأيضاً لاشك فى أن ما وقع من الزمان ووجد من الزمان إلى يومنا هذا ، مساو لما فى يومنا هذا إلى ما وقع من الزمان معكوساً ، وواجب فيه الزيادة بما يأتى من الزمان . والمساوى لايقع إلا فى ذى نهاية ؛ فالزمان متناه ضرورة (٥٠) .

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الإشارات والتنبيهات ج ٣ ( الإلهيات ) ص ٥٣٥ - ٣٦ ه .

<sup>(</sup>٢) الغزالى : قواعد العقائد من إحياء علوم الدين جزء ١ – ص ١٠٥ – ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) الفصل الثالث من الباب الأول.

<sup>(</sup>٤) أبن حزم : الفصل في الملل والنحل ح ١ ص ١٥ – ١٦ ، وأيضا : شرح الطوسى على الإشارات والتنبيهات لابن سينا . جزء ٣ ( الإلهيات ) ص ٣٥٥ .

<sup>(</sup>٥) ابن حزم : الفصل في الملل والنحل حـ ١ ص ١٦ -- ١٧٦ .

(د) إذا كان العالم لاأول له ولا نهاية له ؛ فإحصاء ما لانهاية له من أوائل العالم الماضية ، محال لاسبيل إليه . إذ لو أحصى ذلك كله ، لكان له نهاية ضرورة، فإذن لاسبيل إليه .

وكذلك محال أيضاً أن تكون الطبيعة والعدد أحصيا ما لانهاية له من أوائل العالم الخالية ، حتى يبلغا إلينا . وإذا كان ذلك محالا ، فإن العدد والطبيعة لم يبلغا إلينا إذن . وإذا كنا أيقنا من وقوع العدد والطبيعة في كل ما خلا من العالم حتى بلغا إلينا بلاشك ؛ فإذن قد أحصى العدد والطبيعة كل ما خلا من أوائل العالم بلغا إلينا . وكذلك الإحصاء من جانبنا بالنسبة لأولية العالم صحيح موجود ضرورة بلا شك . وإذ كان ذلك كذلك ، فللعالم أول ضرورة (١) .

( ه) لا يمكننا الوصول إلى وجود ثان إلا بعد وجود أول ، ولا إلى وجود ثالث إلا بعد وجود ثان ، وهكذا . ولو لم يكن لأجزاء العالم أول ، لم يكن ثان . إلخ . ولو كان ذلك كذلك ، فإنه لايكون ثمة عدد ولا معدود . وهذا يؤدى إلى القول بوجوب وجود أول ضرورة .

هذا بالإضافة إلى أن الآخر والأول من باب المضاف ، فالآخر آخر للأول، والأول أول للآخر ، ولو لم يكن أول لم يكن آخر . فاليوم الذي نحن فيه يعد آخراً لكل موجود قبله ، إذ ما لم يأت بعد، لا يعد شيئاً ولا وقع عليه بعد ، شيء من الأوضاف ؛ فله أول ضرورة (٢).

و إذا كانت الأدلة السابقة للمتكلمين تتعلق بفكرة تناهى الزمان والأعراض ، فإن لهم أدلة أخرى تعبر عن زوايا جديدة من النظر .

منها ذهابهم إلى أن معنى المفعول هو المنتقل من العدم إلى الوجود . أى من اليس إلى شيء أو أيس .

وهذا أيضاً معنى المحدث . إذ معنى المحدث هو مالم يكن ثم كان . فإذا كان الفلاسفة يرون أن المحدث هو الذى لم يزل ، فإن هذا يعد خلافاً للمعقول ، إذ أن الذى لم يزل هو الذى لافاعل له ولا مخرج من عدم إلى وجود . فلو كان

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ح١ ص ١٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ح ١ ص ١٨ - ١٩.

العالم لم يزل ؛ لكان لامحرج له ولا فاعل له (١).

ونود أن نشير إلى أن هذه الفكرة تقوم على تصورهم لمعنى العلة والمعلول . فالعلة هي ما تعطى الوجود والمعلول هو ما يستفيد الوجود من قبل هذه العلة . ولابد أن يكون ثمة فرق بين ذات العلة وذات المعلول ، حتى يمكن تصور معنى الإفادة . فالمستفيد بذاته ليس واجداً ما يستفيده ، إذ لوكان واجداً له ؛ لم تتحقق الإستفادة . فعنى الإفادة هو الإخراج من العدم ، أى إخراج الممكن من العدم إلى الوجود .

وهذا الإخراج يستدعى سبق العدم (٢). « فما من ممكن ومعلول إلا وقد سبق وجوده عدمه ، سبقية لاتجتمع مع المسبوقية . إذ لواجتمعا لازم كونه مخرجاً من العدم فى حال كونه لم يكن فيه ، أى فى حال وجوده . . فالبداهة شاهدة بأن إعطاء شى علشىء فى آن كون ذلك الشيء حاصلا للمعطى له ، إنما هو تحصيل حاصل ، بل لابد أن يتحقق حال للمعطى له لم يكن له المعطى حتى يتصور إعطاء» (٣).

أما الفلاسفة فيذهبون إلى أننا إذا فرضنا أن المؤثر التام في العالم ، إما أن يكون أزليناً أو حادثاً ، فإن هذا يؤدى في حال أزليته إلى القول بقدم العالم ؛ إذ يجب عند وجود المؤثر التام وجود الأثر معه . وفي حالة تأخره عنه ثم وجوده ، لم يخل إما أن يكون لتجدد أمر أو عدم تجدد أمر . والأول يستلزم كون ما فرضناه مؤثراً تامناً ، ليس بتام ، وهذا خلف . والثاني يستلزم ترجيح أحد طرفي الممكن لا لمرجح ، لأن اختصاص وجود الأثر بالوقت الذي وجد فيه دون ما قبله وما بعده مع حصول المؤثر التام يكون ترجيحاً من غير مرجح . وإذا كان المؤثر في العالم عادثاً ، نقلنا الكلام إلى علم حدوثه ، ويلزم التسلسل والانتهاء إلى المؤثر القديم ، وهو محال لتخلف الأثر . وهذا المحال قد نشأ من فرض حدوث العالم (٤) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق حـ١ ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) حاشية الشيخ محمد عبده على شرح الدوانى على العقائد العضدية ص ٥٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٦٠. وقد عبر الكندى مثلا عن هذه الفكرة فقال : إن الفعل الأول تأييس الأيات عن ليس . وهذا الفعل ، بين أنه خاصة الله تعالى الذى هو غاية كل علة . فإن تأييس الأيسات عن ليس ، ليس لغيره . وهذا الفعل هو المخصوص باسم الإبداع . (رسالة في الفاعل الحق الأول التام والفاعل الناقص الذى هو الحجاز ص ١٨٢ – ١٨٣) .

<sup>(</sup> ٤ ) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد ص ٩٠ .

فواجب الوجود بذاته ، واجب الوجود فى جميع أحواله الأولية وصفاته . ولم يتميز فى العدم الصريح حال ، الأولى فيها به أن لا يوجد شيئاً ، أو بالأشياء أن لا توجد عنه أصلا ، وحال بخلافها(١) .

معنى هذا أنهم يذهبون إلى القول بأن كل ما لابد منه فى كونه تعالى مؤثراً فى آثاره ، إما أن يقال إنه كان حاصلا فى الأزل ، أو لم يكن حاصلا فى الأزل . فإن كان كل ما لابد منه فى المؤثرية حاصلا فى الأزل ، فإما أن يؤدى هذا إلى حصول الأثر مع حصول المؤثر أو لايؤدى . فإن أدى لزم من دوامه دوام الأثر ، وإن لم يؤد كان وجوده مع عدم تلك الآثار جائزاً .

والمهم هو أن اختصاص وقت ما بالوجود دون الوقت الآخر ، إما أن يتوق على اختصاصه بأمرما لأجله كان هو أولى بوجود ذلك الأثر ، وإما أن يكون عكس ذلك . فإن كان الأول ، كان لذلك المخصص دخل فى المؤثرية ، وهو ما كان حاصلا قبل ذلك الوقت . فإذن كل ما لابد منه فى المؤثرية لم يكن حاصلا فى الأزل ، وكنا قد فرضناه حادثاً ، وهذا خلف . وإن كان الثانى ، كان ذلك ترجيحاً لأحد طرفى الممكن المتساوى على الآخر من غير مرجح أصلا ، وهو محال . إذ لا يجوز أن تسنح إرادة متجددة إلا لداع ، كما لا يجوز أن تسنح طبيعة أو غير ذلك بلا تجدد حال .

بيد أن المتكلمين حاولوا الرد على هذا الدليل وتفنيده ، وأوجه تفنيدهم تتبين فما يلي :

(۱) العالم وجد حين كان أصلح لوجوده : فلا يمكن وجوده إلا حين وجد . ولا يتعلق وجوده بحين ولابشيء آخر ، بل بالفاعل . وهذا الفاعل لايسأل عما فعل أو لم يفعل : فلم لا يجوز إذن القول بأن العالم قد حدث في الوقت المعين لأن إرادة الله تعلقت بإيجاده في ذلك الوقت دون سائر الأوقات ؟ وليس لأحد أن يتساءل قائلا : لم تعلقت الإرادة بإحداث العالم في ذلك الوقت ، ولم تتعلق إرادته بإحداثه في سائر الأوقات؟

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الإشارات والتنبيهات لابن سينا ج ٣ ص ٥٣٨ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق حـ ٣ ص ٥٣٧ .

وذلك لأن تلك الإرادة بعينها وما هيتهاالمخصوصة اقتضت التعلق بإحداث العالم في ذلك الوقت ، والماهيات لاتعلل(١).

ومعنى هذا أن المؤثر التام قديم ، لكن الحدوث اختص بوقت الإحداث لإنتفاء وقت قبله . فالأوقات التي يطلب فيها الترجيح معدومة ، ولاتمايز إلا في الوهم . فالزمان يبتدئ وجوده مع أول وجود العالم، ولا يمكن وقوع ابتداء ساثر الموجودات قبل ابتداء وجود الزمان أصلا(٢) .

- (ت) الله عالم بجميع الجزئيات: وهذا يؤدى إلى القول بأن علمه القديم متعلق بوجود العالم فى وقت ما ، وعدم وجوده فى وقت آخر. والإرادة لاتتعلق بالشيء إلا على وفق العلم. ولهذا السبب تعلقت إرادة الله بإحداث العالم فى الوقت الذى علم وقوعه فيه ، ولم تتعلق بإحداثه فى سائر الأوقات (٣).
- (ح) لم لا يجوز القول بأن ذلك الوقت اختص بحكمة خفية لأجلها خصص الله تعالى إحداث العالم بذلك الوقت دون سائر الأوقات . وإذا كان هذا الاحتمال قائماً ، سقطت هذه المطالبة (٤) . أى أن المؤثر التام وإن كان حاصلا فى الأزل ، إلا أنه لا يجب وجود العالم عنه تحصيلا لتلك المصلحة أو الحكمة الخفية (٥) .
- (د) إحداث العالم في الأزل محال . لأن الإحداث عبارة عن جعله موجوداً بعد أن كان معدوماً ، وذلك يستدعى سبق العدم . والأزل عبارة عن نفى المسبوقية بالغير ، فكان الجمع بينهما محالاً (١).
- (ه) العالم قبل ذلك الوقت لم يكن ممكناً ، بل كان ممتنعاً ، ثم انقلب ممكناً في ذلك الوقت (٧).
- (و) القادر المختار يمكنه ترجيح أحد القدورين على الآخر . أى أن المؤثر التام إنما يجب وجود أثره معه لوكان موجباً . أما إذا كان مختاراً ، فإنه

<sup>(</sup>۱) الأربعون الرازى ص ٤٢ ، شرح العقائد النفسية للتفتازاني ص ٣١٧ – ٣١٨ – ٣٢٤ وأيضاً : التمهيد للباقلاني ص ٣٠٠ .

<sup>(</sup>٢) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد ص ٩٠.

<sup>(</sup>٣) الأربعون الرازي ص ٤٢ – ٤٣ وأيضاً : التمهيد للباقلاني ص ٣٠ – ٣١ .

<sup>(</sup>٤) الأربعون للرازى ص ٤٤.

<sup>(</sup> ه ) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد ص ٩٠ .

<sup>(</sup>٢) الأربعون الرازى س ٣٠.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق ص ٤٣.

يرجح أحد مقدوربه على الآخر لا لمرجح . فالعالم قبل وجوده كان ممكن الوجود وكذا بعد وجوده ، لكن المؤثر المختار أراد إيجاده وقت وجوده دون ما قبله وما بعده لا لأمر . يقول الشهر ستانى فى كتابه « نهاية الإقدام فى علم الكلام » : فإن قيل ما الفرق بين وجوب العالم بإيجاب البارى ، وبين وجوده بإيجاد البارى تعالى ؟ قلنا وجود الشيء بإيجاد موجده صواب من حيث الافظ والمهنى بخلاف وجوب الشيء بإيجاب الموجب . إذ معنى الممكن هو جواز وجوده وجراز عدمه ، لاجواز وجويه وجواز امتناعه وقد استفاد هذا الممكن من المرجح وجوده لا وجوبه نعم لما و بحد عرض له الوجوب عند ملاحظة السبب . . . فصح أن يقال وجد بإيجاده وعرض له الوجوب ، فانسب إليه وجوده ، إذ كان ممكن الوجود لا ممكن الوجوب » (١) .

ولكن الفلاسفة يرون أن هذه الحجج السالفة برغم تعددها مردها إلى شي واحد، هو : كل ما لابد منه في إيجاد العالم لم يكن حاصلا في الأزل<sup>(٢)</sup>. وهم يحاولون كشف ذلك بتحليلهم للجوانب التي ذكرها المتكلمون في هذا الحجال منهين إلى دحض آراء المتكلمين في هذا المحجال.

ويحاول المتكلمون نقد الفلاسفة في مجال آخر . فيذهبون إلى أن قولهم بالوجود الأزلى يؤدى إلى عدم حصول شيء من التغيرات في الكون ، أي لا يستطيع مذهبهم تفسير الكثرة في هذا الكون . وهذا خلاف الحس فيايقول المتكلمون . يقول الرازى : « إنه يلزم عن قول الفلاسفة ، عدم حصول شيء من التغيرات ، لأنه يلزم من دوام واجب الوجود أزلا وأبداً ، دوام المعلول الأول ، ومن دوام المعلول الأول دوام المعلول الألى ، وهذا خلاف الحس (٣) .

فالقائلون بالحدوث يقول لأهل القدم : إذا كان الله تعالى لم يزل جواداً خالفاً قديماً في الأزل ، فالحوادث في العالم كيف وجدت ؟ أعن القديم أم عن غيره ؟ فإن قلتم هو خالقها وعنه صدر وجودها ، فقد قلتم بأن القديم خلق المحدث

<sup>(</sup>۱) ص ۲۰ – ۲۳۱ .

<sup>(</sup>٢) الأربعون الرازى ص ٤٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٥١ .

وأراد خلقه بعد أن لم يرد : وإن قلتم إن غيره خلق الحوادث ، فقد أشركتم بعد ما بالغتم في التوحيد لواجب الوجود بذاته (١) .

ومن الأدلة التي يذهب إليها الفلاسفة ، والتي لعبت دوراً هاميًا في النزاع بين الغزالي وابن رشد ، قولهم إن الإيجاد إحسان . ولو لم يكن الله موجداً في الأزل ، لكان تاركاً للجود والإحسان مدة غير متناهية ، وذلك غير جائز (٢). أي أن الله جواد بذاته ، وعلة وجود العالم جوده ، وهذا الجود قديم لم يزل ، فيلزم أن يكون وجود العالم قديماً لم يزل . ولا يجوز أن يكون مرة جواداً ومرة غير جواد ، فإن ذلك يوجب التغير في ذاته (٣).

يشرح حمجة الفلاسفة هذه أبو البركات البغدادى فى كتابه المعتبر فى الحكمة فيقول: « فخالق العالم لم يزل موجوداً قادراً لا يعجز ، وجواداً لا يبخل ، وليس معه ضد يمانعه ، ولاند يشاركه فى المبدئية والخلق أو يعينه عليه أو يقتضين به أو يسأله فيه . وإذا كان الله تعالى فيا لم يزل قادراً عالماً جواداً، فهو فيا لم يزل خالقاً موجداً ، والعالم المخلوق الذى هو مبدؤه وموجده ، لم يزل معه موجوداً ، ولا يتصور أو لا يعقل أن يتقدم وجود العالم مدة يكون والله فيها غير موجود ولا خالق ، بل عاطلا معطلا من الخلق ، وهو القادر الذى لم يعجز والجواد الذى لم يبخل فكيف يجوز أن يقال : إنه بقى مدة غير متناهية لم يخلق فيها ثم بدأ الخلق (٤).

كما يعبر أيضاً عن حجة الفلاسفة ، الفيلسوف ابن سينا ، في كتابه النجاة (الإلهيات) . فيرى أن العالم إذا كان يمثل العلة القابلة ، والله يمثل العلة الفاعلة ، وإذا كانت العلتان موجودتى الذات ولافعل ولا انفعال بينهما ، فإن ذلك يحتاج إلى وقوع نسبة بينهما توجب الفعل والانفعال. أما منجهة الفاعل، فمثل إرادة موجبة للفعل أو طبيعة له أو آلة أو زمان. وأما منجهة القابل، فمثل استعداد لم يكن. وجميع هذا بحركة ما . أما أن يقال إن الفاعل (الله) موجود ، ولم يكن قابل (العالم) البته ، فإن هذا من المحال ودليل هذا أن القابل لا يحدث إلا بحركة واتصال ،

<sup>(</sup>۱) أبوالبركات البغدادى : المعتبر حـ ٣ ص ٤٤ – ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) الأربعون الرازى ص ٥٠ .

<sup>(</sup>٣) الشهرسناني : النهاية الإقدام في علم الكلام ص ٥٠ .

<sup>(</sup> ٤ ) ص ٢٨ من القسم الثالث ( الإلهيات ) .

فيكون قبل الحركة حركة . وأيضا لايمكن أن يحدث ما لم يتقدمه وجود القابل وهو المادة (١).

معنى هذا أن الفلاسفة إذا كانوا يقولون عن المتكلمين إنهم معطلة ، كما سبق أن ذكرنا ، فإنهم يرون أن هؤلاء المعطلة الذين عطلوا الله عن جوده ، يلزمهم القول بانتقال الخلوقات من الامتناع إلى القول بانتقال الخلوقات من الامتناع إلى الى الله كان ، بلا علة (٢).

نجد تعبيراً عن هذه الفكرة عند ابن طفيل فى كتابه «حى بن يقظان» ( $^{(7)}$  حين قال إن العالم إذا كان حادثاً ، فلا بد له من محدث . وهذا المحدث الذى أحدثه ، لم أحدثه الآن ولم يحدثه من قبل ذلك ؟ ألطارئ طرأ عليه ولاشىء هنالك غيره ، أم أن التغير حدث فى ذاته ؟ فإذا كان فما الذى أحدث ذلك التغير ؟ .

ولهذا يذهب ابن سينا مثلا كفيلسوف، ، إلى أنه لابد ،ن القول بوجود حركة لا بدء لها في الزمان ، و إنما البدء لها من جهة الخالق (١٠) .. أي أن الزمان غير محدث حدوثاً ومانيتًا ، وكذلك الحركة ، بل هذا الحدوث حدوث إبداع ، لا يتقدمه محدثه بالزمان والمدة ، بل بالذات (٥).

معنی هذا أن الحدوث لو كان له مبدأ زمانی ، لكان حدوثه بعد ما لم يكن أى بعد زمان متقدم ، فكان بعداً لقبل غير موجود معه ، فكان بعد قبل ، وقبل بعد ، فكان له قبل غير ذات الوجود عند وجوده . وكل ما كان كذلك ، فليس هو أول قبل . وكل ما ليس أول قبل ، فليس مبدأ للزمان كله، فالزمان مبدع ، أى يتقدمه باريه فقط (١).

<sup>(</sup>۱) ص ۲۵۲ - ۲۵۶.

<sup>(</sup>٢) النجاة - قسم الإلهيات ص ٢٥٧.

<sup>(</sup>۳) ص۹۹.

<sup>(</sup>٤) النجاة ص ٥٥٨ من القسم الإلهي .

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ص ١١٧.

بيد أن أهل الحدوث يرون أن حل هذه الشبهة إنما يكون من جهتين :

(۱) الفعل إنما امتنع فى الأزل ، لا لمعنى يرجع إلى الفاعل ، بل راجع إلى نفس الفعل ، حيث لم يتصور وجوده . فإن الفعل ما له أول ، والأزل ما لا أول له . واجتماع ما لا أول له مع ما له أول ، محال . فهو تعالى جواد حيث يتصور الجود ولا يستحيل الموجود (١).

(س) إذا سألنا أهل القدم عن سبب قولهم إن الله يجب أن يكون جواداً بذاته، فإنهم يقولون : إن موجوداً ما يفعل أكمل من موجود لايفعل . وصدور الموجودات عنه أشرف من عدم صدورها : فلوقيل لهم : إننا إذا عكسنا الأمر عليكم وقلنا ؟ إن الموجود الذي لايفعل أكمل ، فما هو الجواب ؟ إن هذا ليس من القضايا الضرورية خصوصاً في موجود يكون كما له بذاته لابغيره ، وإنما يصدر عنه الفعل لا لغرض يكتسب به أي شيء (٢).

ولكن أهل القدم سرعان ما يكشفون عن الحطأ في تفكير أهل الحدوث ، فيسألونهم : هل الحالق الجواد الذي ابتدأ خلقه في هذا اليوم والوقت المعين ، هل كان يمكن في التقدير والتصور أن يخلق قبل أن خلق أم لا ؟ « فإن قلتم لا يمكن ولايقدر ، فقد عجزتم القدرة وكابرتم المعقول في الإمكان . وإن قلتم بل كان يمكن ويقدر ، قلنا : فهل كان يمكنه أن يخلق قبل أن خلق خلقا فيه أجسام متحركة تنتهي أواخر حركاتها إلى هذا اليوم الذي تقولون ببداية العالم فيه ؟ فإن قالوا : نعم ، قلنا : فهو ذا الزمان الذي فيه إمكان الحركات والسكنات قبل العالم الذي فرضتموه قد أمكن فيه الحركات . فإن الزمان هو المدة التي يمكن فيه الحركة والسكون . . وكان يمكن فيه الخلق وقد رفعتموها ومنعتموها ، ولايرتفعان إلا لشيء مما قيل من عدم قدرة أو جود أو غير ذلك . فكيف تقولون إن الزمان مخلوق مع العالم من بداية محدودة لا يمكن تطويلها (٣) .

هذا الدليل الذي يحكيه أبو البركات البغدادي عن الفلاسفة والذي يقوم

<sup>(</sup>١) نهاية الإقدام للشهر ستانى ص ٤٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٤٣٨.

<sup>(</sup>٣) المتبرق الحكمة حـ٣ ص ٣٣.

على فكرة عدم انقطاع الجود الإلهى ، إنما يستند إلى ما قيل قبل ذلك من أن المشكلة الرئيسبة عناء كل من الفريقين ، هى فى التسليم بمدة قبل وجود العالم لم يكن فيها خلق أو فى عدم التسليم بها .

فإذا كان أهل القدم قد استندوا إلى فكرة الجود الإلهى فى تفسيرهم لعدم وجود مدة لم يكن فيها خلق ، فإن هذا كان رديًّا منهم على أهل الحدوث الذين ذهبوا إلى أن المخلوق المعلول فى وجوده لايتصور محلوقاً إلا بإيجاد بعد عدم . فالعدم السابق للوجود يتقدم وجود المحدث عند من يتصور محدثاً محلوقاً . والبداية الزمانية تبتدئ بعد العدم . والعدم السابق ليس له بداية زمانية ، بل له نهاية هى بداية زمان الوجود .

فالمدة المقدرة للعدم السابق للوجود لابداية لها ، ونهايتها وقت بداية العالم . وبداية العالم مي نهاية العدم السابق ، فيكون العدم السابق قد تقدم وجود الحلق ، وكان مع وجود الحالق مدة لا نهاية لها . فالحالق قبل خلقه العالم كان موجوداً بغير خلق مدة لابداية لها بداية إيجاد العالم (١)

ومن هنا يكون الزمان عندهم مخلوقاً مع خلق العالم ، وهو مقدار الحركات . والحركات محدثة مع المتحركات . فليس قبل خلق العالم مدة ولازمان يقال فيها بتعطيل (۲) .

أما أهل القدم قيتصورون العلة مع معلولها . إذ كيف نتصور وجود العلة ، وبعدها بمدة نتصور وجود المعلول ؟ إن ذلك مثل شعاع الشمس ونورها التابع لها ، فإنه معلول لها ، تابع في وجوده لوجود الشمس من غير أن يتقدم عليه وجود الشمس تقدماً زمانيا، بحيث تكون الشمس موجودة والاضوء لها، ثم يتبع ذلك وجودالضوء (٣).

ومن القضايا التي يحاول أهل القدم إلزام أهل الحدوث بها ، والتي ترتبط بفكرة تعطيل الجود الإلهي قضية الإرادة وحدوثها .

فأهل القدم يذهبون إلى أن خصومهم إذا كانوا يرون أن الله خلق العالم بعد مدة ، فهل تجددت له الإرادة بعد ما لم تكن في تلك المدة التي لم يخلق فيها ؟

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ح ٣ ص ٢٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٣٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٢٩.

فإذا قيل نعم ، فإننا نسأل : هل كان تجددها منه أو من غيره ؟ فإن قيل منه ، قيل : ولم تجددت الإرادة له منه ، وهو هو قبل أن يتجدد كما هو حين تجددت ، وما اقتتضاه مقتض ولابعثه باعت ولاسأله سائل ، فكيف حدثت له الإرادة بعد ما لم تكن ؟(١) .

إن إمكان وجود العالم لا أول له ، وإلا لزم الانقلاب من الامتناع الذاتى الله الإمكان الذاتى . وهذا يرفع الأمان عن البديهيات ، كحجواز الجائزات واستحالة المستحيلات . فصحة تأثير الله فى العالم ، أى إمكان وجوده، لا أول له ، وإلا لزم الانقلاب المذكور . فيجب إذن الجزم بإمكان وجود العالم منذ الأزل من الصانع . إذ أن ترك الجود الذى هو إفاضة الوجود عليه زمناً غير متناه ، لايليق بالجواد المطلق الكامل من جميع الجهات فى كونه جواداً ، فوجب قدم وجوده ، وإلالزم تعطله .

فإذا وضعت الحال الحادثة لا فى ذاته ، بل خارجة عن ذاته ، فالكلام عن حدوث الإرادة عنه ثابت . أهو بالإرادة أو بالطبع أو بأمر آخر أيا كان هذا الأمر . إن هذا كله شىء مباين لذاته .

لابد إذن من التساؤل عن النسبة الموقعة لوجود كل ما هو خارج عن ذاته بعا ما لم يكن . إذ كيف يمكن أن يحدث فى ذاته شىء ؟ وعمن يحدث؟ كيف يجوز أن يتميز فى العدم وقت تروك ووقت شروع ؟ وبم يخالف الوقت الوقت .

إن حدوث ما يحدث عنه إذا كان بالطبع فقد تغير الطبع . وإذا كان بالعرض فقد تغير العرض . وإذا كان بالإرادة فلابد من القول بأنها حدثت فيه أو مباينة له . وإذا كان المراد نفس الإيجاد لذاته ، فلم لم يوجد قبل ؟ أنزاه استصلحه الآن ، أو حدث وقته ، أو قدر عليه الآن (٣) ؟

وإذا كانت التساؤلات والأفكار السابقة تؤدى إلى إلزام أهل الحدوث بالقول

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٣٣.

<sup>(</sup> ٢ ) النجاة لابن سينا – القسم الإلهي ص ٢٥٤ – ٢٥٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٥٥٥ - ٢٥٦.

بإرادة حادثة ، فإنهم قد حاولوا جهدهم التخلص مما يلزمهم به الفلاسفة ، وذلك بقولهم بإرادة قديمة أزلية ، أراد الله بها فى القدم إحداث العالم حين أحدثه . مثل فرد ما يريد فى يومه ويعزم على فعل شيء فى غده، فهو يفعل فى غده بإرادته وعزيمته الأمسية، أو فى سنته هذه ، فعل شيء فى السنة الأخرى ، أى يفعل فى السنة الخالية (۱) .

ولكن أهل القدم سرعان ما يجيبون عن ذلك بالقول بأن الإنسان يريد ويعزم في يومه على ما يفعله في غده ليميز غده من غيره، بما تميزت به المدة والزمان مع وجود وجود الخليقة بما يكون فيهما من متجددات المدد كشروق الشمس وغروبها أما الإرادة القديمة في الأزل ، كيف كانت على عزيمها مدة غير متناهية البداية ، مع تعيين نهاية العطلة والعدم وبداية الخلق والإيجاد ؟ بماذا يعين وقت البداية من تلك المدة في العقول ، وليس فيها ما يميز وقتاً عن وقت ، حتى يعقل وقت دون وقت بفصل مميز عن مميزات السنين والشهور والأيام ، ولايخالف في العدم القبلي وقت لوقت في العقول .

هذا من جهة ، ومن جهة أخرى ، فإن الوقت إذا حضر فلابد من تجدد شيء يوجب الفعل حينئذ مما لم يكن قبله من إرادة أخرى أو عزيمة . ولايمكن أن يكون الفاعل حين يفعل قبل فعله وفى وقت فعله على حال واحدة لاتغير فيها(٢).

فكيف إذن خلق الله تعالى فى اليوم الذى تقولون إنه بدأ فيه بخلقه ؟ وهل كان يقدر أن يخلقه قبل ذلك بيوم أو أيام أم لا ؟ فإن قلتم لا يقدر ، فقد عجزتم القدرة ، وإن قلتم يقدر ، فلم لم يفعل ؟(٣).

ويحاول أهل الحدوث الإجابة عن هذا الإشكال بقولهم : إن الله لم يرد خلق العالم إلا حين خلقه (٤).

ولكن أهل القدم سرعان ما يقولون : ولم اختصت الإرادة بذلك الوقت دون

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق حـ ٣ ص ٣٤.

<sup>(</sup>٣) المصدرالسابق حـ٣ ص ٣٤ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ح ٣ ص ٢٤.

غيره مما كان قبله أو بعده ، والأوقات متساوية متشابهة في القدم (١) .

ولا يعدم أهل الحدوث الجواب عن هذا فيقولون فيا يحكى عهم أبو البركات البغدادى \_ إن الإرادة صورة عقلية من شأمها تمييز الشيء مثله ونظيره . فإرادة الله عينت هذا الوقت دون غيره مما لا يتميز عنه بحال . وهذه الإرادة الإلهية السم لصفة من الصفات الإلهية تميز الشيء عن مثله ، ولا يعترض بلم ما ذلا لم للله (٢)

وهكذا يدور الحوار بين أهل القدم وأهل الحدوث :كل فريق مهما يستند إلى حجج تقوم على أفكار معينة محددة ، كما سبق أن لاحظنا ، وعلى أساسها ينتصر لرأيه .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ح ٣ ص ٢٤

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ح ٣ ص ٤٣ - ٤٨

### ثانياً: الكندى ومعالجته للمشكلة:

إذا كان الكندى قد عالج موضوع العلاقة بين الفلسفة والدين محاولا التوفيق بين متطلبات العقيدة الإسلامية التي يدين بها ، وبين المسائل الفلسفية التي اطلع عليها في التراث الفلسفي اليوناني ، فإنه قد درس أيضاً مشكلة قدم العالم وحدوثه ، وانتهى إلى القول بأن العالم حادث وليس قديماً ، ومختلفاً في قوله هذا ، عن مذهب الفيلسوف اليوناني أرسطو ، الذي انتهى إلى القول بقدم العالم:

وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على أن فلاسفة العرب لم يقفوا إزاء التراث اليونانى الفلسفى ، موقف الموافق والمؤيد لكل حلول النظريات التي قال بها فلاسفة اليونان ، بل إن بعضهم من آن لآخر ، وفى هذه المشكلة أو تلك ، قد انتهى إلى آراء ونتائج لم يقل بها أرسطو ، مقدمين بذلك الدليل تلو الدليل على أنهم حاولوا التوفيق بين الحجالات الفلسفية والحجالات الدينية :

وإذا رجعنا إلى رسائل الكندى الفلسفية ، وجدنا بعضها يدرس هذه المشكلة . ومن هذه الرسائل ، رسالته « فى حدود الأشياء ورسومها » ورسالته « فى وحدانية الله وتناهى جرم العالم » ورسالته « فى الفاعل الحق الأول التام » ورسالته « فى إيضاح تناهى جرم العالم » .

يذهب الكندى موافقاً فى ذلك آراء المتكلمين فى عصره ، إلى أن للكون علة أولى ، هى الله الذى خلق العالم ودبره ونظمه وجعل بعضه علة لبعضه الآخر . وبهذا كان الكون – فيما يقول الكندى – أيس عن ليس ، أى موجوداً من اللاموجود ، لأنه من إبداع الله . وهذا يعنى أن الكندى يذهب إلى حدوث العالم لا إلى قدمه .

ولكن كيف توصل الكندى إلى تقريره لحدوث العالم على نحو خالف فيه الفيلسوف اليونانى أرسطو ؟ أى ما هي المقدمات والأصول التي وضعها الكندى تحتى أدت به إلى الرأى الذى بدأ عنده متفقاً مع العقيدة الإسلامية .

من المقدمات والأصول التي تابع فيها متكلمي عصره ، قوله بفكرة التناهي ، تناهي الزمان وتناهي الأشخاص . فالمتكلمون قد ساقوا ــ كما سبق أن رأيناتين

حججاً عديدة على حدوث العالم ومن هذه الحجج ما يستند إلى فكرة التناهى ، تلك الفكرة التي أوضحناها فما سبق .

هذه الحجة من حجج الحدوث التي تقوم على فكرة التناهى ، عبر عنها الكندى في رسالته في وحدانية الله وتناهى جرم العالم » . فهو يقول : الانتهاء إلى زمن محدود ، موجود . فليس الزمان متصلا مما لانهاية له ، بل من نهاية اضطراراً . فليست مدة الحرم بلا نهاية ، وإنية الحرم متناهية ، فيمتنع أن يكون جرم لم يزل . فالحرم إذن محدث اضطراراً ، والمحدث محدث المحدث ، إذا المحدث والمحدث من المضاف . فلكل محدث اضطراراً عن ليس »(1).

هذا الإحداث إذن له بداية زمنية . أى لايعتقد الكندى بلاتناهى العالم ، بل لابد من وجود بداية للعالم . وهذا يدل عليه قوله فى رسالته فى الفاعل الحق الأول العام ، من أن الفعل الحقيقى الأول هو تأييس الأيسات عن ليس . وأن هذا الفعل – فيا يرى الكندى – هو خاصة الله تعالى الذى هو غاية كل علة ، معنى أن تأسس الأيسات عن ليس ، ليس لغيره (٢) .

ويطلق الكندى على هذا الفعل الحاص بالله ، اسم الإبداع . واعل ذلك يتفق – في يذهب البعض – مع العقيدة الإسلامية ، إذ أن الله فى العقيدة الإسلامية بديع السموات والأرض .

وهذا الإبداع هو الخلق من العدم ، أى إيجاد الشيء من لا شيء، إيجاد شيء لايسبق بمادة ولا بزمان ، أو ـ فيما يقول الكندى لظهار الشيء عن ليس أو تأييس الأيسات عن ليس . ومن الواضح أن هذا التصور يختلف عن التصور الأرسطى للعالم وصلة العالم بالله .

معنى هذا أن الزمان إذا كان عبارة عن المدة التى تعدها الحركة ، أى أنه « عدد الحركة » بحيث إذا كانت حركة كان زمان وإذا لم تكن حركة لم يكن

<sup>(</sup>۱) ص ۲۰۶

<sup>(</sup>٢) ص ١٨٢ – ١٨٣ . وانظر أيضاً التحليل الدقيق الذي كتبه الدكتور محمد عبد الهادي أبوريده لرأى الكندى في حدوث العالم ، في مقدمته لرسائل الكندى من ص ٢٦ إلى ص ٧٥.

زمان ، وهذه الحركة – فيما يقول الكندى – هى حركة الجرم الذى هو متناه ؛ فإن هذا يؤدى كله إلى أن الجرم والحركة والزمان لايسبق بعضها بعضاً فى الإنية ، أي أنها كلها تعد معاً(١) .

والواقع أن الكندى فى رسالته إلى أحمد بن محمد الخراسانى فى إيضاح تناهى جرم العالم يحاول أن يبين ذلك ويوضحه . فهو بعد مقدمة لرسالته يوضح فيها معنى الأعظام المتجانسة ، يحاول أن يثبت أنه لا يمكن أن يكون جرم لا نهاية له، أى أن الجرم لابد أن يكون متناهياً .

فهو يقول فى رسالته هذه : « إنه إن أمكن أن يكون جرم لا نهاية له ، فقد يمكن أن يتوهم منه جرم محدود الشكل متناه ، ككرة أو مكعب أو غير ذلك من المناهيات . فإن كان جرماً لامهاية له ، وتوهم منه جرم محدود ، فإما أن يكون إذا أفرد منه ذلك الجسم المحدود ، ، متناهياً أُولا متناهياً . فإن كان متناهياً فإن جملها جميعاً متناهية ، لأنه قد تبين أن الأعظام التي كل واحد منها متناه جملها متناهية ، فيجب من ذلك أن يكون الذي لانهاية له متناهياً ، وهذا خلف لايمكن . وإن كان ــ بعد أن أفرد منه الجرم المحدود ــ لانهاية له ، فهو إذا زيد عليه أيضاً ما لانهاية له فإنه كحاله الأولى . وقد تبين مما قدمنا أن كل جرمين يضم أحدهما إلى الآخر ، فإنهما جميعاً مجموعين أعظم من كل واحد منهما مفرداً، فالذي لانهاية له والمحدود المزيد عليه جميعاً أعظم من الذي لانهاية له وحده . وهما جميعاً لانهاية لهما ، فقد صار ما لانهاية له أعظم مما لانهاية له إذن ، وقد أوضيحنا فيا قدمنا أنه لايمكن أن يكون جرم لانهاية له أعظم من جرم لانهاية له ، وأن كل عظمين متجانسين ــ ليس أحدهما أعظم من الآخر ــ متساويان. وقد تبين أنه لا مساو له ، فهو مساو في العظم له لامساو في العظم له ، وهذا خلف لايمكن ، فليس يمكن أن يكون جرم لانهاية له : فجرم الكل ليس يمكن أن يكون لا نهاية له ، فجرم الكل إذن متناه ، وكل جرم يحصره الكل، متناه »(٢) .

من الواضح إذن أن الجرم إذا كان متناهياً عند الكندى ، فإن الزمان متناه

<sup>(</sup>١) رسالة الكندى في وحدانية الله وتناهى جرم العالم ص ٢٩٥.

<sup>(</sup>٢) رسالة الكندى في إيضاح تناهى جرم العالم ص ١٩١ – ١٩٢ .

أيضاً عنده ، إذ أنه يقوم على الحركة التي تعد بدورها متناهية لأنها أساساً حركة الجرم الذي أثبت الكندى — فيما أشرنا — وخاصة في رسالته في « وحدانية الله وتناهي جرم العالم « ورسالته « في إيضاح تناهي جرم العالم » . وإذا كان الجرم م والحركة والزمان ، كل ذلك متناه وله بداية ، فعني هذا أنها محدثة أي لها بداية زمنية وليست قديمة .

و بهذا نستطيع أن نقول إن نقطة البداية التى ينطلق منها الكندى لتأييد رأيه في حدوث العالم ، هي محاولة البرهنة على تناهى جرم العالم . إنه حين حاول إثبات تناهى جرم العالم ، كان قصده من ذلك إقامة الزمان والحركة على هذا التناهى ، حتى يصل إلى القول يحدوث العالم ، لأن التناهى معناه أنه غير قديم ، وأما اللاتناهى فعناه أنه لاأول لوجوده .

ومن الواضح أن هذا يختلف عن الرأى الأرسطى الذى أثبت تناهى العالم من حيث المكان ، ، لكنه قال بعدم وجود بداية زمنية للعالم أى لابداية زمانية له ، بمعنى أنه لامتناه . إن أرسطو يقول بقدم الزمان وأن هذا الزمان غير متناه ، مما أدى بالضرورة إلى قوله بقدم المتحرك ، أى الجسم . بمعنى أنه من اللازم عنده قدم هذا العالم المادى . وهذا هو \_ فيما سبق أن أشرنا \_ ماخالفه الكندى عنالفة تامة ، منتهياً إلى القول بحدوث العالم على أساس تناهى الزمان .

#### ثالثاً: تقييم محاولة الكندى:

وأخيراً نود أن نقول في معرض تقييمنا محاولة الكندى هذه ، إنه لم يأت بجديد في علاجه لهذه المشكلة ، إلا في القليل من الزوايا والجوانب . إن برهنته تقوم في جوهرها على أدلة كلامية يضيف إليها أدلة قرآنية يتصور أنها تساند رأيه في القول بالحدوث .

إنه لم يتعمق فى دراسة آراء القائلين بقدم العالم ، ولم يكلف نفسه عرضها فى موضوعية ولم يكشف عما فيها من خطأ أو من صواب .

كان هذا واجبه حتى يكون موضوعيا قبل أن يبدى برأى حول هذه المشكلة . ولكن نزعته الدينية وتأثره بالأدلة الكلامية قد أديا به — فيما يبدو لنا — إلى هذا الاتجاه ، فى محاولة حل المشكلة . مع أنه لو كان قد تعمق فى دراسة أدلة القائلين بالقدم ، فإن هذا ربما يؤدى به إلى تصور آخر للمشكلة وأبعادها .

ولا يعنى هذا أننا نساند القول بالقدم ، إذ لا يخنى أن فى أدلة القائلين بالقدم بعض زوايا النقص والحطأ . ولكن ما نقصده هو القول بأنه من واجب الباحثين فى فلسفة الكندى ، ألا يهللوا إعجاباً بمجرد مخالفة لأرسطو فى رأى أو أكثر ، بل أن يقيدُموا آراءه بعد دراستها وتحليلها تحليلا دقيقاً ، بدلا من أن يركزوا على معيار معين يتمثل فى مدى المتابعة لأرسطو أو مخالفة أرسطو ، لأن هذا المعيار فى نظرنا إنما هو معيار خاطئ فى أكثر زواياه ، إن لم يكن فى كل زواياه .

# الفضال الثالث

## وجود الله عند الكندي

#### أولا: تمهيد:

يرتبط البحث في قدم العالم وحدوثه ، بالبحث في الأدلة على وجود الله . نقول هذا إذا نظرنا بصفة خاصة إلى أقوال الغزالي في كتابه « تهافت الفلاسفة ». فهو قد رأى أن الفلاسفة إذا كانوا قد ذهبوا إلى أن العالم قديم ، فإن هذا يؤدى إلى القول بأنه لا يكون فعلا لله ، لأن الفعل عبارة عن الإحداث .

فَإِذَا كَانَ الفَلاسَمَةَ قَدَ قَالُوا بَقَدَمُ العَالَمُ ، ومَعَ ذَلَكُ ذَهُبُوا إِلَى النَّدَلِيلُ عَلَى و وجود الله ، فإن وضعهم — فما يرى الغزالي — يعد وضعاً متناقضاً .

فهو يقول فى تهافت الفلاسفة : إن معنى الفعل إخراج الشيء من العدم إلى الوجود بإحداثه ، وذلك لايتصور فى القديم ، إذا الموجود لايمكن إيجاده فإن شرط الفعل أن يكون حادثاً ، والعالم قديم عندهم ، فكيف يكون فعلا لله . ومن هنا يكون الله عندهم ليس فاعلا على وجه التحقيق ولا العالم من فعله ، وإنما إطلاق الاسم مجاز عندهم لا تحقيق له (١) .

إن مذهبهم – فيما يرى الغزالى – لايلحق بفرقة أهل الحق التى ترى أن العالم حادث ، وأن الحادث لايوجد من نفسه ، فافتقر إلى صانع ، وهذا هو المذهب الصحيح . ولايلحق أيضاً بفرقه الدهرية التى ذهبت إلى أن العالم قديم كما هو عليه ، ولم يثبتوا له صانعاً . وهذا المذهب ، وإن كان مفهوماً ، إلا أن الدليل يدل على بطلانه .

أما الفلاسفة فيرون أن العالم قديم ، ثم يثبتون له صانعاً مع ذلك . ومن هنا كان التناقض — فيما يرى الغزالى — إذ أنه يؤدى مذهب الدهرية ، طالما أنه

<sup>(</sup>١) الغزالى : تهافت الفلاسفة ص ١٢٨ .

لاعلة للعالم عندهم ولاصانع لأجسامه، بل هو كما هو عليه لم بزل قديماً، كذلك بلا علة ، أر الأجسام وجودها بعلة وهي قديمة .

فى الواقع مسألة وجود الله ترتبط كما قلنا بالبحث فى قدم العالم وحدوثه (١٠). ولكننا نود أن نشبر إلى أن فلاسفة العرب الذين قالوا بقدم العالم قد قالوا بعلة لوجوده ، أى بإله لهذا الكون سائه وأرضه . ذهب إلى ذلك على سبيل المثال ، ابن سينا وغيره من فلاسفة قالوا بقدم العالم .

ومن هنا كانت اتهامات الغزالى هذه ـ فيما نرى فى جانبنا ـ اتهامات خاطئة وفى غير مكانها . وليس هذا بغريب على الغزالى الذى كان يحلو له توجيه الاتهامات والمطاعن إلى هذا المفكر أو ذاك ، دون أن يستند إلى أسباب محددة دقيقة و يكفى لبيان تهافت رأيه ، أن نقول إن الفلاسفة القائلين بالقدم ، لم يقولوا يقدم الأجسام أساساً ، بل ركزوا على قدم المادة الأولى .

<sup>(</sup>١) النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ١٢٣ ومابعدها .

#### ثانياً: أدلة الكندى:

بوجه عام يمكننا أن نقول إن هناك من الفلاسفة والمفكرين من ربط بين القول بحدوث العالم يؤدى القول بحدوث العالم يؤدى لامحالة إلى التسليم بوجود الله ؛ والعكس عندهم صحيح أيضاً ، أى أن التسليم بوجود علة خالقة للكون ، يؤدى إلى التسليم بحدوث العالم .

وفى هنا فإن البحث فى حدوث العالم عند الكندى يرتبط تماماً بتدليله على وجود الله . أى أن العالم عنده إذا كان حادثاً ، فإن هذا الحادث لابد له من علة أحدثته وأظهرته فى الوجود . وهذه العلة هى الله .

هذا إذن دليل يستند إلى تضايف لفظتى المحدث والمحدث . يقول الكندى في « رسالته في وحدانية الله وتناهى جرم العالم » : « وليس ممكنا أن يكون جرم بلامدة فإنية الجرم ليست لانهاية لها ، وإنية الجرم متناهية ، فيمتنع ، أن يكون جرم لم يزل ، فالجرم إذاً محدث اضطراراً ، والمحدث محدث المحدث من المضاف . فلكل محدث اضطراراً عن ليس » (١) .

وللكندى أيضاً دليل يحاول التوصل إليه بملاحظته أن هذا العالم سواء ما كان منه ساويا أو أرضيا ، تعتريه الكثرة ويعد مركباً . إذا كانت هذه الأشياء تعد أشياء عارضة في هذا العالم ، أي ليست جوهرية وذاتية له ، فإننا لابد أن نرجعها إلى علة واحدة ليست داخل هذا العالم ، بل هي خارجة عن العالم :

ومن الواضح أن هذه العلة هي الذات الإلهية الواحدة غير المتكثرة . يقول الكندى في رسالته « في وحدانية الله وتناهي جرم العالم»(٢): « فإذن ليس كثيراً ، بل واحد غير متكثر ، سبحانه وتعالى عن صفات الملحدين علواً كبيراً . لايشبه خلقه ، لأن الكثرة في كل الحلق موجودة ، وليست فيه . ولأنه مبدع وهم مبدعون . ولأنه دائم وهم غير دائمين ، لأن ما تبدل تبدلت أحواله ، وما تبدل فهو غير دائم » .

<sup>(</sup>١) ص ٢٠٦، ٢٠٠ وانظر تقديم الدكتور محمد عبد الهادى أبوريده لهذه الرسالة .

<sup>(</sup>۲) ص ۲۰۷ .

ولكننا نود أن نشير إلى أن الكندى فى عبارته هذه لم يكن بذهنه كل المعانى والمدلولات التى تتعلق بفكرة الرباط بين الموجودات . بمعنى أن كل ما يفعله هو المقارنة بين الله الواحد ، وبين الموجودات المتكثرة ؛ ولكن هل كان فى ذهن الكندى فكرة الرباط هذه ، بمعنى أن هناك علة وهى الله هى التى ربطت بين وجود موجود وبين وجود موجود آخر ، بحيث نخرج من الكثرة إلى الوحدة ومن اللانظام إلى النظام ؟ أعتقد من جانبى أن هذه الفكرة لم تكن فى ذهنه ، وإن كانت توجد جذور لها ولكن ليس فى هذا الدليل ، بل فى دليله الذى يستند إلى الغائية والعناية كما سنرى بعد قليل .

فى الواقع نجد خلال رسائل الكندى العديدة ، إشارات كثيرة لموضوع وجود الله أى أننا لو تأملنا فى رسائله ، فإننا نجده مهتماً بالتدليل على وجوده وإن كان لم يخصص للذلك مباحث مستقلة ، بل نجده يعرض لهذا المجال من خلال دراسته لمجالات أخرى .

فإذا رجعنا مثلا إلى رسالته « فى حدود الأشياء ورسومها » نجده يشير إلى فكرة المشابهة أو التمثيل بين النفس فى البدن وبين الله بالنسبة للكون أو العالم كله . بمعنى أن النظام فى الجسم الإنسانى إذا كان يدل على وجود قوة خفية غير مرئية وهى النفس التى تسير الجسم ، فإن التدبير فى الكون يدل على وجود مدبر له .

يوضح ذلك تمام التوضيح ما يقوله الكندى فى رسالته هذه : « السؤال عن البارى عز وجل فى هذا العالم وعن العالم العقل، وإن كان فى هذا العالم شىء ، فكيف هو الجواب عنده ؟ هو كالنفس فى البدن ، لايقوم شى من تدبيره إلا بتدبير النفس ، ولا يمكن أن يعلم البدن إلا بما يرى فى آثار تدبير النفس فيه ، ولا يمكن إلا بالبدن بما يرى فى آثار تدبيرها فيه : فهكذا العالم المرئى لا يمكن أن يكون تدبيره إلا بعالم لايرى ، والعالم الذى لا يرى لا يمكن أن يكون معلوماً إلا بما يوجد فى هذا العالم من التدبير والآثار الدالة عليه »(١).

معنى هذا إذن أن الكندى يقارن بين عمل النفس في البدن وعمل الله في الكون.

<sup>(</sup>۱) ص ۱۷٤.

أى أن وجود التنظيم فى الكون يدل على وجود منظم له ، وهو الله ، تماماً كما تدل أفعال البدن على وجود نفس له تدبره وتسيره فما يرى الكندى .

وهذه الفكرة التي نجدها عند الكندى قد تعد إلى حد كبير مقدمة وتميداً لما يخوض فيه حول العناية والحكمة والغائية في هذا الكون . بمعنى أننا يمكن أن نقول بأنه يستدل على جود الله بالاستناد إلى فكرة الغائية والعناية الإلهية . إذ أن الكندى يردد في كثير من رسائله تأكيد القول بعظم القدرة الإلهية وسعة الحكمة وفيض الجود و كمال العناية بكل شيء وجعل بعض الأشياء أسباباً وعللا للبعض الآخر (١).

والواقع أن الكثير من الفلاسفة سواء من فلاسفة اليونان أو من فلاسفة العصر الحديث ، قد أكدوا على القول بالغائية فى الكون وبالنظام والإتقان الموجود فيه : . وقد صعد أكثرهم من ذلك إلى القول بوجود إله للكون . أى أن هذه الغائية تؤدى عندهم إلى تقرير وجود علة لها وهى الله: نجد هذا قديما وحديثاً عند فلاسفة يعبرون فى أقوالهم بصورة أو بأخرى عن تلك الفكرة .

وإذا نظرنا إلى ما تركه لنا فلاسفة العرب من مؤلفات ورسائل ، نجد فكرة الغائية بارزة بروزاً ظاهراً حين يستدلون بها على وجود الله : ونجدهم أيضاً قد ربطوا ربطاً وثيقاً بين فكرة الغائية وفكرة العناية الإلهية . أى أنهم أرادوا أن يؤكدوا وجود علاقة بين الله والعالم بدليل تلك الغائية والعناية المشاهدة في الكون الذي نعيش فيه سمائه وأرضه ، أى العالم العلوى والعالم السفلى .

نجد هذا مثلا عند ابن سينا الذي يركز على القول بالعلة الغائية كعلة رابعة من علل الموجودات الطبيعية ثم يحاول أن يصعد من ذلك حين يبحث في مجال الإلهيات ، إلى الربط بين وجود هذه العلة وبين وجود مسبب لها . أي نجد ذلك الربط بين الحجال الفيزيقي والحجال الميتا فيزيقي عنده . فهو سرعان ما يعمم أفكار العناية والغائية بحيث يبدو الكون له مظهراً لعناية الخالق به :

كما نجد ذلك أيضاً عند ابن رشد فيلسوف المغرب الإسلامي ، حين يصعد من تقرير أسباب محددة لكل موجود في الموجودات إلى تقرير العناية والنائية بحيث نجد استدلالا عنده على وجود الله يستند إلى فكرتى العناية والغائية (٢).

<sup>(</sup>١) ص٨٠٥ في مقدمة الدكتور محمد عبد الهادي أبو ريدة لرسائل الكندي الفلسفية – الجزء الأول.

<sup>(</sup>٢) النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ٢٢٧ – ٢٣٠ .

تقرير الغائية والربط بينها وبين العناية الإلهية تعد إذن من الظواهر الملاحظة التى نجدها عند أكثر فلاسفة العرب من خلال مؤلفاتهم . فالكندى له نصوص عديدة يحاول فيها الاستدلال على الغائية والحكمة .

ورغم أننا لا نجد له بحوثاً مستقلة وقائمة بذاتها فى موضوع العناية والغائية فى الكون ، بحيث تكون هذه البحوث ممثلة لفكرته تمام التمثيل ، إلا أننا لو جمعنا أقواله المتناثرة حول هذا الموضوع فى كثير من رسائله ، سواء رسائله الفلسفية، أو رسائله التى تبحث فى مجالات أدخل فى الجانب الطبيعى ، استطعنا أن نقول إنه يركز على القول بالغائية ويربط بينها وبين العناية بحيث يكون ممثلا من زاوية ما للاتجاه الفكرى الإسلامى الذى يستند إلى كثير من آيات القرآن التى تشير إلى وجود العناية والغائية فى الكون(١) .

الكندى يقرر إذن وجود العناية والغائية ويصعد من ذلك إلى إثبات وجود الله. وهو إما أن يبين لنا تلك الغائية الموجودة فى الكون الأرضى ، وإما أن يحاول الربط بين الظواهر الكونية الأرضية والظواهر الجوية العلوية ، أى يحاول بيان استناد الظواهر الأرضية إلى ظواهر علوية ، وفى كل ذلك ما يشهد عنده بوجود خالق أحسن كل شىء صنعاً.

قلنا إن هناك نصوصاً كثيرة متناثرة كتبها الكندى معبراً عن أفكاره هذه ، متوصلا منها إلى التدليل على وجود الله .

<sup>(</sup>١) من هذه الآيات قوله تعالى : ألم نجعل الأرض مهاداً والجبال أوتاداً وخلقناكم أزواجاً وجعلنا نومكم سبعاً ثداداً ، وجعلنا وجعلنا نومكم سبعاً ثداداً ، وجعلنا المراجاً وهاجاً ، وأنزلنا من المعصرات ماه ثجاجاً لنخرج به حبا ونباتاً وجنات ألفافاً (سورة النبأ : الآيات من ٦ إلى ١٦)

وقوله تعالى : تبارك الذى جعل فى السماء بروجاً وجعل فيها سراجاً وقمراً منيراً (سورة الفرقان آية ٦١)

وقوله تعالى : « فلينظر الإنسان مم خلق ، خلق فى ماء دافق ( سورة الطارق آية ٢ ) وقوله تعالى : أفلا ينظرون إلى الإبل كيف خلقت ( سوره الغاشية آية ٢١٧ )

وقوله تعالى : يأيها الناس اعبدوا ربكم الذى خاكمقم والذين من قباكم لعاكم تتقون ؛ الذى جعل لكم الأرض فراشاً والسماء بناء وأنزل من السماء ماء فأخرج به من الشمرات رزقاً لكم فلا تجعلوا لله أندادا وأنتم تعلمون ( سورة البقرة آيتا ٢١ ، ٢٢)

<sup>ُ</sup> وقوله تمالى : « او لم ينظروا فى ملكوت السموات والأرض وما خلق الله من شىء ( سورة الأعراف آية ١٨٥ )

فإذا رجعنا على سبيل المثال إلى رسالته « فى الإبانة عن العلة الفاعلة القريبة للكون والفساد » . وهى من أهم رسائله التى تتعرض لهذا الجانب ، نراه يذهب إلى أن النظام والتدبير فى هذا العالم يدلنا على منظم ومدبر له . يقول الكندى : « فإن فى نظم هذا العالم وترتيبه وفعل بعضه فى بعض وانقياد بعضه لبعض وتسخير بعضه لبعض و إتقان هيئته على الأمر الأصلح فى كون كل كائن وفساد كل فاسد وثبات كل ثابت و زوال كل زائل ، لأعظم دلالة على أتقن تدبير ، ومع كل فاسد وثبات كل ثابت و زوال كل زائل ، لأعظم دلالة على أتقن تدبير ، ومع كل تدبير مدبر ، وعلى أحكم حكمة : ، ومع كل حكمة حكيم ، لأن هذه جميعاً من المضاف (۱) » .

وإذا كنا قد ذكرنا أن الكندى يحاول الربط بين الظواهر العلوية والظواهر الأرضية ، ويصل من ذلك إلى إثبات وجود الله ، فإن ذلك يتضح في كثير من الأمثلة التي يضربها لنا كأمثلة للعناية والغائية سواء في العالم العلوى أو العالم السفلى . وهذا كله يدل على وجود خالق حكيم : فهو مثلا يرى أن قوام الأشياء الموجودة في عالم الكون والفساد يرجع إلى اعتدال الشمس في فلكها عيث تدنو من مركز الأرض تارة وتبعد عنه تارة .

يقول الكندى: « فلو لم يكن بعد الشمس من الأرض بهذا التعديل ، فكانت أعلى ، لقل إسخانها لهذا الجو ، حتى تكون فى موضع ، لو كانت فيه لم يؤثر فينا أثراً يظهر ، فجمد ما على الأرض كما يكون ذلك فى المواضع التى قربت من الأقطاب فلم يكن حرث ولانسل ولا غير ذلك من الكائنات ، كما يكون ذلك فى هذه المواضع ، ولو قربت جداً لاحترق ما على الأرض ولم يكن حرث ولا نسل ولا غير ذلك ، كما يوجد ذلك فى المواضع التى تقرب منها الشمس أكثر »(١).

وما يقال عن الشمس ، يقال عن القمر ، إذ لو لم يكن اعتدال بعده من الأرض على ما هو عليه الآن بل أقرب ؛ لمنع كون السحاب والأمطار لأنه كان يحل البخار ويبدده ويلطفه ولايدعه أن يجتمع ولايكثف (٣).

<sup>(</sup>۱) ص ۲۱۵

<sup>(</sup>٢) رسالة في الإبانة عن العلة الفاعلة القريبة الكون والفساد ص ٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٢٣١.

وهكذا يضرب لنا الكندى الكثير من الأمثلة سواء في رسالته هذه أو في العديد من رسائله الأخرى لإثبات العناية والغائية ، وكيف أنهما تؤديان لا محالة إلى وجود خالق للكون . فهو يقول : « فقد تبين أن كون جميع الأشخاص السهاوية على ما هي عليه من المكان الذي هو الأرض الماء والهواء ؛ ونضد ذلك ، وتقسيطه ، هو علة الكون والفساد في الكائنات الفاسدات ، الفاعلة القريبة ، أعنى المرتبة بإرادة باريها هذا الترتيب الذي هو سبب الكون والفساد . وأن هذا من تدبير حكيم عليم قوى جواد عالم متقن لما صتع ، وأن هذا التدبير غاية الاتقان (١) » .

غلص من هذا كله إلى القول بأن الكندى قد قدم لنا الكثير من الأدلة على وجود الله . منها ما يستند إلى فكرة حدوث العالم ، وكيف أن هذا الحدوث لابد له من محدث . ومنها ما يستند إلى الصعود من التركيب والكثرة التى نراها فى العالم إلى ذات إلهية واحدة تعد خارج هذا العالم . ومنها ما يستند إلى التثيل بفكرة النفس فى البدن الإنساني ومقارنتها بضرورة وجود الله لتدبير العالم . وأخيراً يسوق لنا الكندى دليله الذى يستند إلى تقرير الغائية والعناية ، إذ أن هذه الغائية وتلك العناية ، شاهدة — فيا يقول — على وجود خالق عالم مدبر لهذا الكون ؛ أى أنه يصعد من وجود العناية والغائية في الكون ؛ أى أنه لهذه العناية والغائية في الكون .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٣٦

### ثالثاً: تقييم محاولة الكندى:

إذا أردنا أن نقيتم من جانبنا المحاولة التي قام بها الكندى للتدليل على وجود الله، قلمنا إن عيبه الأكبر يتمثل فى أنه كان يقتصر على مناقشة وجه واحد يميل إليه، ويركز عليه دون أن يهتم بمناقشة أو دحض الوجه الآخر أو الوجوه والجوانب والأخرى.

فعلى سبيل المثال حينا يربط الكندى بين القول بحدوث العالم وبين القول بمحدث للكون ، فإن هذا ليس من الضروريات ، إذ أن القائلين بقدم العالم ، قالوا أيضاً بإله الكون .

صحيح أن الغزالي قد بين تناقضهم في هذا الحبال ، ولكننا سبق أن أشرنا إلى أن رأى الغزالي ـ وهو الذي استولت عليه النزعة الصوفية الوجدانية لا العقلية الفلسفية الدقيقة ، ليس ملزماً لنا بأي حال من الأحوال .

وإذا كان الكندى ينتقل من الكثرة والتركيب إلى الوحدة ، فإنه لم يكلف نفسه مناقشة اتجاه آخر يصعد من الكثرة إلى الوحدة فى نطاق هذا العالم لا فى نطاق عالم آخر . وكان أجدر بالكندى – لكى يكون دليله قويا متاسكاً – أن يناقش – كما قلنا – المسلك أو الاتجاه الآخر ويكشف عما فيه من أخطاء ، بحيث يصل بعد ذلك كله إلى الرأى أو الاتجاه الذى يفضله .

لا نعنى بذلك أن الرأى أو الاتجاه الآخر يعد صحيحاً فى نظرنا؛ فهذا ما لم نقل به ، ولكن من واجب الكندى كفيلسوف أن يبين لنا أوجه نقده لكل الاحتمالات ، بدلا من اقتصاره كما قلنا على جانب واحد دون الجوانب الآخرى .

والكندى أيضاً حين يقول بالمماثلة بين النفس فى البدن والله بالنسبة للعالم ، كنا ننتظر منه أن يقف عند هذا الموضع وبين ويناقش الاتجاهات المخالفة وينقدها إن شاء ، فهذا من حقه . فهل النفس جوهر مستقل يسير البدن ، أم ليس لها جوهر مستقل بحيث ننظر إليها النظرة الوظيفية لاالنظرة الجوهرية .

إن مناقشته لهذه الجوانب من الأموار الغاية في الأهمية ؛ صحيح أنه في رسائل أخرى يفيض في دراسة جوانب نفسية . ولكننا كنا ننتظر منه في هذا الحجال بالذات

أن يناقش ويحلل ويبين لنا وجه الحطأ أو أوجه الصواب فى الآراء التى تخالف الرأى الذى يذهب إليه .

إن المقارن بينه وبين ابن سينا مثلا ، يجد أن ابن سينا حينها كان يتجه إلى رأى ، كان قبل ذلك يناقش الاتجاهات المخالفة ويكشف عما فيها من قصور ، حتى يبرر الأخذ بالرأى الذى يتجه إليه . فعل ذلك في دراسته للعلل؛ فنقد أنطيفون وفيثاغورث . وفعل ذلك في دراسته للغائية فنقد ديمقريطس ، وأنباد وقليس . وفعل ذلك في دراسته للنفس ، فكم أتى بحجج للبرهنة على جوهريتها بل على روحانيتها . وأثناء البرهنة ، كان يناقش و يحلل وينقد الاتجاهات المخالفة .

أما عند الكندى فماذا نجد ؟ كما قلنا سواء فى هذا الدليل أو فى دليل الغائية والعناية الإلهية ، يأخذ الأمور وكأنها أمور مسلمة بديهية ، ويضرب أمثلة وهذا واضح جدا حين يتحدث عن الغائية – تؤيد وجهة نظره ، ويغفل أو يتغافل عن أمثلة أخرى قد لاتؤيد وجهة نظره ، وكان ينبغى أن يقف عندها ويناقشها ويبين موقفه منها .

هذا إن أراد أن يكتب فى الفلسفة صفحة جديدة . إن أراد أن يلتزم بخصائص للتفكير الفلسنى ، ولكنه لم يلتزم بذلك فى بعض الحبالات ، مما يقوى اعتقادنا إزاء تفكيره بأنه أقرب إلى المتكلم منه إلى الفيلسوف .

قلمنا هذا منذ سنوات ونكرر قولنا الآن ، ونحن نعتقد أن هذا الرأى من جانبنا إن صح، فسيكون دافعاً للمشتغلين بالفكر الفلسفى العربي ، أن يكتبوا من جديد تاريخ الفلسفة العربية .

# الفصت لالرابع

### الوحدانية

بحث الكندى ــ شأنه فى ذلك شأن أكثر فلاسفة العرب ومتكلمى الإسلام ــ فى موضوع الوحدانية كصفة من صفات الله . وقال إن الله واحد بالعدد وبالذات .

والكندى يعبر فى ذهابه إلى الوحدانية عن الروح الإسلامية من بعض الزوايا . بمعنى أن ما يسوقه لتقرير وحدانية الله ، يعتمد فى بعض جوانبه على الآيات التى نجدها فى القرآن والتى تذهب إلى أن الله واحد لا شريك له ، وأنه ليس كمثله شىء .

ونود أن نشير قبل أن نعرض لفكرة الكندى عن الوحدانية والتي تستند — كما قلنا — في بعض جوانبها على أسس دينية إسلامية ، إلى أن طريق الشرع قد بني على ثلاث آيات هي : « لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا» (١) ، « ما اتخذ الله من ولد وما كان معه من إله ، إذاً لذهب كل إله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض ، سبحان الله عما يصفون » (٢) ، « قل لو كان معه آلهة كما يقولون ، إذا لابتغوا إلى ذي العرش سبيلا ، (٣) .

ومع هذا فلا تخلو آراء الكندى فى هذا المجال من التأثر بالتراث الأرسطى كما سنبين ذلك من جانبنا بعد قليل .

قلنا إن الكندى قد اهتم بالتدليل على وحدانية الله . فهو فى رسالته إلى المعتصم بالله فى الفلسفة الأولى ، بعد أن يبين المعانى التي تقال على الواحد<sup>(٤)</sup> ، يؤكد

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء آية ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون آية ٩١.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء آية ٢٤ .

<sup>(</sup> ٤ ) ص ١٥٤ وما بعدها من نشرة الدكتور محمد عبد الهادى أبوريده .

على وحدانية الله ببيان أنه لايشبه أى شيء آخر . فهو يقول إن الواحد الحق ليس هو شيء من المعقولات ولا هو عنصر ولاجنس ولانوع ولاشخص ولانفس ولا عقل ولا جزء ولا جميع ولا بعض ولا واحد بالإضافة إلى غيره ، بل واحد مرسل ، ولا يقبل التكثير ، ولا هيولى ولا صورة ، ولا ذو كمية ، ولا ذو كيفية ولاذو إضافة ولا موصوف بشيء من باقي المقولات (١١) ، ولا ذو جنس ولا موصوف بشيء مما نشي أن يكون واحداً بالحقيقة . فهو إذن وحدة فقط محض ، أعنى لا شيء غير وحدة ، وكل واحد غيره فتكثر . إنه الواحد بالذات الذي لا يتكثر بتة بجهة من الجهات ولا ينقسم بنوع من الأنواع ، لامن جهة ذاته ولا من جهة غيره ، ولا هو زمان ولا مكان ولا حامل ولا محمول ولا جزء ولا جوهر ولا عرض ولا ينقسم بنوع من أنواع القسمة أو التكثر بتة »(٢) .

الكندى إذن - كما هو واضح - يذهب إلى أن الله واحد . وهو لا يكتفى بإثبات الوحدة من جهة النظر إلى الله من جهة ذاته ، بل نراه أيضاً يحاول أن يؤكد على وحدانية الله عن طريق محاولة إثبات أنه يختلف فى ذلك عن بقية الموجودات المخلوقة ، أى عدم الشبه بينه تعالى وبين خلقه .

نجد هذا في رسالة أخرى له وهي رسالته في وحدانية الله وتناهي جرم العالم حادث فهو بعد إثبات حدوث العالم — كما سبق أن رأينا — بمعنى أن هذا العالم حادث عن محدث ، يتطرق مباشرة إلى بيان أن المحدث لايخلو أن يكون واحداً أو كثيراً . ويحاول بعد ذلك إثبات الوحدانية لله : فيقول : فإن كان كثيراً فهم مركبون ، لأن لهم اشتراكاً في حال واحدة لجميعهم ، أي لأنهم فاعلون . والشيء الذي يعمه شيء واحد، إنما يتكثر بأن ينفصل بعضه من بعض بحالها . فإن كانوا كثيراً ففيهم فصول كثيرة ، فهم مركبون مما عمهم ومن خواصهم . . . . والمركبون لهم مركب ، لأن مركباً ومركبا من باب المضاف ، فيجب إذن أن يكون للفاعل فاعل . فإن كان الواحد فهو الفاعل الأول ، وإن كان كثيراً ففاعل

<sup>(</sup>١) فى نشرة الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريده : المعقولات . والأرجح ، والمقولات ، حتى تنسق مع بقية النص .

<sup>(</sup>۲) ص۱۹۰ - ۱۹۱ .

الكثير كثير دائما ، وهذا يخرج بلا نهاية . وقد اتضح بطلان ذلك ، فليس للفاعل فاعل . فإذن ليس كثيراً ، بل واحد غير متكثر ، سبحانه وتعالى عن صفات الملحدين علواً كبيراً . لايشبه خلقه ، لأن الكثرة فى كل الجلق موجودة وليست فيه بتة ، ولأنه مبدع وهم مبدعون ، ولأنه دائم وهم غير دائمين ، لأن ما تبدل تبدلت أحواله ، وما تبدل فهو غير دائم (۱).

إلى هنا يكون فيلسوفنا قا، أثبت وحدانية الله . ومن اللازم فى هذا الحجال أن نقرر أن الكندى سواء استدل على الوحدانية بالنظر إلى الله من جهة ذاته ، أو عن طريق بيان أوجه المفارقة بينه وبين موجوداته ، يعتمد فى بغض الجوانب على الآيات القرآنية التي سبق أن ذكرناها .

بقى أمامنا الآن الإشارة أولا إلى علاقه دليل الكندى على الوحدانية بدليل المتكلمين ، والإشارة ثانياً إلى تأثره بالتراث الأرسطى فى هذا الحجال .

فبالنسبة للمتكلمين ، نجد أنهم قد بحثوا في هذا المجال ؛ مجال الوحدانية ، من جوانب عدة . بحثوا فيه في معرض دراستهم للتنزيه ، و بحثوا فيه أيضاً من زواية أخرى تتعلق \_ فيما سبق أن أشرنا \_ بتلك الآيات الثلاث الموجودة في القرآن ، والتي يفهم منها أن الله واحد .

نوضح ذلك فنقول إن دراسة المعتزلة مثلا لموضوع الوحدانية تتعلق أساساً بدراستهم للتنزيه والعلاقة بين الصفات والذات ، وكيف أن صفاته عين ذاته . فالمعتزلة قد رأوا في القرآن آيات كثيرة تدل على التنزيه وذلك مثل قوله تعالى: « ليس كمثله شيء » وآيات أخرى تدل في ظاهرها على التجسيم كقوله تعالى : « يد الله فوق أيديهم » .

وإذا رجعنا إلى كتاب مقالات الإسلاميين للأشعرى(٢) ، وهو فى معرض ذكره لآراء المعتزلة فى هذا المجال ، وجدناه يقول حاكياً مذهبهم : إن الله واحد ليس كمثله شىء ، وهو السميع البصير ، وليس بجسم ولاشبح ولاجئة ولا صورة

<sup>(</sup>۱) ص ۲۰۷ من نشرة الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريده .

<sup>(</sup>۲) جزء ۱ ص ۲۱۹ .

ولا لحم ولا دم ولا شخص ولا جوهر ولاعرض ، ولابذى لون ولا طعم ولا رائحة ولا مجسة ، ولا بذى حرارة ولا برودة ولا رطوبة ولا يبوسة ولا طول ولاعرض ولاعمق ولا اجتماع ولا افتراق ولا يتحرك ولا يسكن وليس يتبعض وليس بذى أبعاض وأجزاء وجوارح وأعضاء وليس بذى جهات ولابذى يمين وشمال وأمام وخلف وفوق وتحت ولا يحيط به مكان ولا يجرى عليه زمان ، ولا تجوز عليه المماسة ولا العزلة ولا الحلول في الأماكن ، ولا يوصف بشيء من صفات الحاق الدالة على حدوثهم . ولا يوصف بأنه متناه ؛ ولا يوصف بمساحة ولا ذهاب في الجهات . وليس بمحدود ولا والد ولا مولود ، ولا تحيط به الأقدار ، ولا تحجبه الأستار ، ولا تدركه الحواس ، ولا يقاس بالناس ، ولايشبه الحلق بوجه من الوجوه . ولاتجرى عليه الآفات ولا تحل به العاهات ، وكل ما يخطر بالبال وتصور بالوهم فغير مشبه له . لم يزل أولا سابقاً متقدماً للمحدثات ، موجوداً قبل المخلوقات . ولم إيزل عالماً قادراً حياً ، ولا يزال كذلك . لا تراه العيون ولاتدركه الأبصار ولا تحيط به الأوهام ولايسمع بالأسماع . شيء لا كالأشياء ، عالم قادر حي لا كالعلماء القادرين الأحياء . وأنه القديم وحده ولا قديم غيره ولا إله سواه ولا شريك له في ملكه ولا وزير له في سلطانه ولا معين على إنشاء ما أنشأ وخلق ما خلق . ولم يخلق الحلق على مثال سابق . وليس خلق شيء بأهون عليه منخلق شيء آخر ولا أصعب عليه منه . ولا يجوز عليه اجترار المنافع . ولا تلحقه المضار ، ولايناله السرور واللذات ولا يصل إليه الأذى والآلام . ليس بذي غاية فيتناهي ، ولا يجوز عليه الفناء، ولا يلحقه العجز والنقص . تقدس عن ملامسة النساء ، وعن اتخاذ الصاحبة والأبناء .

يتبين من هذا النص الطويل ، كيف دافع المعتزلة عن التنزيه ، وتعمقوا في شرح الآية « ليس كمثله شيء» . وعلى هذا النحو أخذوا يؤولون الآيات الأخرى دفاعاً عن مبلئهم . فقوله تعالى : « بل يداه مبسوطتان » ، يرى المعتزلة أن فيها تعبيراً عجازياً يدل على إثبات السخاء له وتني البعض عنه ، وهكذا .

هذا جانب من الجوانب الذي بحث فيه المتكلمون، ويتعلق بمسألة وحدانية الله؛ والمقارن بين أقوال الكندى التي سبق أن ذكرناها ، وهذه الأقوال ، يجد تشابهاً

بين مبحث الوحدانية غد المتكلمين ومبحث الوحدانية عند الكندى ، وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار أن المعتزلة حين حاولوا تحديد معنى الوحدانية ، ذهبوا إلى أن معنى ذلك ، أن ذاته تعالى ليست مركبة من اجتماع وانضهام وأمر كثيرة . إذ لو كان مركبًا لاحتاج كل جزء إلى غيره لأن كل مركب يفتقر إلى غيره ، والله منزه عن الافتقار إلى الغير فالله واحد تام وذاته ليس فيها كثرة بوجه من الوجوه .

بل يدلنا على ذلك أيضاً التساؤل عن العلاقة بين الذات والصفات ، فإذا كان المعتزلة قد أثاروا مشكلة صفات الله ، فإنهم تساءلوا عن هذه الصفات ، هل هي عين ذاته أوغير ذاته . وقالوا إن ذات الله وصفاته شيء واحد . ومعنى ذلك أن الله حي عالم قادر بذاته لا بعلم وقدرة وحياة زائدة على ذاته . ودليلهم على ذلك ، أن الله لوكان عالماً بعلم زائد على ذاته وحياً بحياة زائدة على ذاته ، كما نرى ذلك في الإنسان ؛ لأدى هذا إلى أن نسلم بصفة وموصوف وحامل وعمول.

أما الجانب الآخر الذي يدلنا على التشابه بين مبحث الكندى فى الوحدانية ، ومبحث المتكلمين فى شرح الآيات المتحلمين فى شرح الآيات القرآنية التي تذهب إلى أن الله واحد :

فقد سبق أن قلنا إن الكندى إذا كان قد ذهب إلى وحدانية الله ، فإنه قد اعتمد على هذه الآيات ، وأن هذا أثر إسلامى فى مبحثه . فإذا تجاوزنا ذلك وانتقلناخطوة أخرى ، وجدنا مزجاً قام به المتكلمون بين جانب دينى يتمثل فى تلك الآيات وخاصة قوله تعالى: « لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا »، وبين جانب جلى يتمثل فى إضفاء نوع من التفصيلات والتفريعات حول هذه الآيات . وهذا يتمثل فى دليل المانع أو التغالب(١)عند متكلمى الإسلامى .

فالباقلانى مثلاً يقول وهو بصدد بحث موضوع وحدانية الله : وليس يجوز أن يكون صانع العالم اثنين ولا أكثر من ذلك . والدليل على ذلك أن الاثنين يصح أن يختلفا ويريد أحدهما إحياء جسم ،

 <sup>(</sup>١) وأجع نقد ابن رشد لهذا الدليل في كتابنا : النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ٢٣٩
 وما بعدها .

وأراد الآخر إماتته ؛ لوجب أن يلحقهما العجز أو واحداً منهما . لأنه محال أن يتم ما يريدان جميعاً لتضاد مراد يهما، فوجب أن لا يتم ، أو يتم مراد أحدهما دون الآخر ، فيلحق من لم يتم مراده العجز ، أولا يتم مرادهما ، فيلحقهما العجز والعجز من سمات الحدث ، والقديم لا يجوز أن يكون عاجزاً (١).

وإذا رجعنا إلى شرح العقائد النسفية ، وجدنا التفتازاني يشير إلى دليل التهانع أو التغالب عند المتكلمين فيقول إن صانع العالم واحد ، فلا يمكن أن يصدق مفهوم واجب الوجود إلا على ذات واحدة : والمشهور في ذلك بين المتكلمين برهان التهانع المشار إليه بقوله تعالى : « لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا » وتقريره أنه لو كان إلهان ، لأمكن بينهما تمانع ، بأن يريد أحدهما حركة زيد ، والآخر سكونه ، لأن كلا منهما في نفسه أمر ممكن . وكذلك تعلق الإرادة بكل منهما ، إذ لا تضاد بين الإرادتين ، بل بين المرادين . وحينئذ إما أن يحصل الأمران فيمجتمع الضدان ، وإلا فيلزم عجز أحدهما ، وهو إمارة الحدوث والإمكان ، في فيمون عائم الاحتياج ؛ فالتعدد مستلزم لإمكان التمانع المستلزم للمحال ، فيكون محالا . وهذا تفصيل ما يقال إن أحدهما إن لم يقدر على مخالفة الآخر فيكون محاد ، وإن قدر لزم عجز الآخر وبما ذكرنا يندفع ما يقال إنه يجوز أن لزم عجزه ، وإن قدر لزم عجز الآخر وبما ذكرنا يندفع ما يقال إنه يجوز أن يتفقا من غير تمانع أو أن تكون الممانعة والمخالفة غير ممكن لاستلزامهما المحال ، وأو أن يجتمع اجتماع الإرادتين كإرادة الواحد حركة زيد سكونه معا (٢) .

إلى هنا يكون قد اتضح لنا الجوانب الدينية والجوانب الكلامية التي نجد تشابها بينها وبين رأى الكندى في الوحدانية ، بمعنى أن الكندى إذا كان قد

<sup>(</sup>١) التمهيد ص ٢٥.

<sup>(</sup>٢) ص ٢١٦ ومابعدها . ويعبر الجويني في كتابه : «الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد» عن دليل التمانع أو التغالب . فيقول: إن الإله واحد ، ويستحيل تقدير الهين والدليل عليه أنا لوقد رنا إلهين ، وفرضنا الكلام في جسم ، وقدرنا في أحدهما إرادة تحريكه ومن الثاني إرادة تسكينه ؛ فتتصدى لنا وجوه كلها مستحيلة . وذلك أنا لوفرضنا نفوذ إرادتهما ووقوع مراديهما ؛ لأفضى ذلك إلى اجتماع الحركة والسكون في المحل الواحد ، والدلالة منصوبة على اتحاد الوقت والمحل .ويستحيل أيضاً أن لاتنفذ إرادتهما ، فإن ذلك يؤدى إلى خلو المحل القابل للحركة والسكون عنهما ، ثم مآله إثبات ألهين عاجزين قاصرين عن تنفيذ المراد . ويستحيل أيضاً الحكم بنفوذ إرادة أحدهما دون الثاني ، إذ في ذلك تمجيز من لم تنفذ إرادته (ص٣٥) .

اعتمد على تراث دينى ، فإنه من المحتمل أن يكون قد اعتمد على تراث كلامى ، وخاصة إذا وضعنا فى الاعتبار أن دليل التمانع أو التغالب . إنما هو مستمد أساساً من هذه الآيات القرآنية ، وإذا وضعنا فى الاعتبار أيضاً أن هذا الدليل لا يقوم على جوانب فكرية محددة أى أقيسة منطقية تقوم على مقدمات تؤدى إلى نتائج بقدر ما يقوم على مجرد افتراض فكرة الخلاف بين الآلمة(١).

نقول: هذه الآيات القرآنية ، لأننا لا نريد أن نذهب إلى اعماد الكندى في تدليله على الوحدانية ، على آية دون آية أخرى (٢).

بقيت مسألة أخيرة نود أن نشير إليها الآن . وهي أننا من جانبنا لانستطيع أن ننفي تأثر الكندى بأرسطو ولو من بعض الزوايا . صحيح أننا لا نجد قضية التوحيد

ولكننا نقول من جانبنا خلافاً لهذا الرأى مايلي :

أ - دليل التمانع عند المتكلمين إذا كان يستند إلى آية «لوكان فيهما . . . » فإنه يستند أيضاً إلى قوله تعالى : « مااتخذ الله من ولد . » ومن الواضح أن فحوى الآيتيين يعد فحوى واحداً إلى حد كبير . ومن هنا فلا يخلو رأى الكندى فى الوحدانية فى التسليم بما فى دليل التمانع عند المتكلمين . صحيح أننا لانجد عند الكندى دليل التمانع والتغالب بنصه ، ولكن هذا لا ينفى وجود فكرة التمانع والتغالب عنده

ب - لانجد جديداً في دليل الكندى. فهولم يذهب إلى أبعد من مجرد التعبير عن الآيات القرآنية
 في هذا الحجال ، تعبيراً فيه نوع قليل جداً في التفلسف. بل إنه يكرر بعض الألفاظ والصفات دون
 مبرر.

ح – لم يعتمد الكندى على آية واحدة فقط من الآيات الثلاث التي سبق أن ذكرناها ، بل إن عباراته تدل على استفادته من الآيات الثلاث ، خاصة وأن هذه الآيات الثلاث مضمونها وفحواها واحد إلى حدكبير .

<sup>(</sup>١) يذهب ابن رشد إلى أن وجه الضعف فى هذا الدليل هو أنه كما يجوز فى العقل أن يختلفا قياساً على المريدين فى الشاهد ، يجوز أن يتفقا وهو أليق بالآلهة من الحلاف . وإذا اتفقتا على صناعة العالم كانا مثل صانعين اتفقا على صنع مصنوع (مناهج الأدلة ص ١٥٧) وانظر أيضاً : (النزعة العقلية فى فلسفة ابن رشد ص ٢٤١).

<sup>(</sup>٢) يقول الدكتور محمد عبد الهادى أبوريده فى مقدمة نشرته لرسائل الكندى الفلسفية (جزه ال ٥٠) إن دليل الكندى جديد بالنسبة اللأدلة التى يمكن أن تؤخذ من آيات التوحيد القرآنية مثل دليل التمانع أو التغالب المشهور عند متكلمى الإسلام والذى يستند إلى آية : «لوكان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا ، فسبحان الله رب العرش عما يصفون » . ولايشبه دليل الكندى من حيث الروح إلا الدليل الذى يمكن أن يؤخذ فلسفياً من آية «مااتخذ الله من ولد وماكان معه من إله ، إذاً لذهب كل إله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض ، سبحان الله عما يصفون » .

عند أرسطو واضحة وحاسمة من بعض وجوهها ، إذا وضعنا فى الاعتبار الصفات التى يخلعها على عقول الكواكب وعددها . ولكن صحيح أيضاً أن لأرسطو بعض العبارات التى تؤدى بنا إلى القول بأن فكرة الإله الواحد ، وجودة فى فلسفته وخاصة عن طريق الذهاب إلى أن العالم واحد . ومن يقارن بين أقوال الكندى فى فلسفته ، وبين أقوال أرسطو ، يجد تأثر الكندى بأرسطو بارزاً من بعض الوجوه (١).

فنى مقالة اللام من كتاب الميتافيزيقا لأرسطو (٢)، نجد هذا الاتجاه واضحاً . يقول أمسطيوس فى تلخيصه لمقالة اللام من كتاب ما بعد الطبيعة لأرسطو : إنه إن كان العالم أكثر من واحد ، فيجب أن تكون العلل الأولى أكثر من واحد . والأشياء التى صورتها واحدة وعددها كثرة ، يكون السبب فى كثرتها المادة والعنصر . والحرك الأول لا تشوبه الهيولى ولا هو ذو جسم ، فيجب أن يكون الحركة الأول واحداً فى الحد والعدد . والجسم المتحرك أيضاً ، إن كان متصل الحركة ، يجب أن يكون واحداً فالعالم واحد (٣).

بالإضافة إلى أن أرسطو يذهب فى بعض المواضع إلى تقرير الوحدانية ، أى وحدانية الإله . ذهب إلى ذلك مثلا فى آخر كلماته فى مقالة اللام من كتاب الميتافيزيقا<sup>(1)</sup>. فيرى أنه لوكانت المبادئ كثيرة ، لم تكن السياسة خير السياسات .

يوضح ذلك ابن رشيد فى تفسيره لميتافيزيقا أرسطو ، فيقول : يريا (أى أرسطو) : إن كانت المبادئ الأولى للعالم مبادئ مختلفة ، فالموجودات التى هاهنا لا يمكن أن توجد فيها خير السياسة، ولا نظام يشبه نظام السياسة وخيره .

<sup>(</sup>١) نجد رأيا آخر حول هذا الموضوع ، هو رأى الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريدة . فهو يقول في مقدمته الممتازة لرسائل الكندى ، حين الحديث عن دليل الكندى على الوحدانية : ويصعب أن نجد هذا الدليل عند أرسطو ولا عند أفلاطون ، لأن الأول معدد فيها يتعلق بالمحرك الأول .، ولأن نظرية الثانى في المثل وفي الكائنات الروحية وما لها من صفات وفعل ، تجعل التوحيد عنده – حتى لو حاولنا الوصول إلى إثباته بتكليف – مشوشاً على كل حال . (ص ٨٠) .

Arist otle: Metaphysics, Ch 8, 1074 A. ( )

<sup>(</sup>٣) ص ١٩ من كتاب « أرسطوعند العرب » – تحقيق د. عبد الرحمن بدوى .

Arist otle: Metaphysics, Ch 10, 1075 B, 10/6 A. ( )

كما أنه إذا كانت الرئاسات كثيرة ، لم يوجد للسياسة نظام ولا استقامة واعتدال . وللذلك كما قال : لا خير في كثرة الرؤساء ، بل الرئيس واحد (١) .

اتضح لنا الآن ، كيف ذهب الكندى إلى إثبات وحدانية الله ، معتمداً على أدلة قرآنية تتمثل فى أكثر من آية . يضاف إليها جوانب كلامية اعتمدت بدورها على الآيات القرآنية . كما تأثر أيضاً من بعض الزوايا باتجاه أرسطو إلى إثبات وحدانية الإله فى مقالة اللام من كتاب الميتافيزيقا .

<sup>(</sup>١) جزء ٣ ص ١٧٣٥ – ١٧٣٦ من النشرة الممتازة للأب موريس بو يج .

ويجدر القول في معرض تأكيدنا للتراث الأرسطى ، أنه من المكن أن يفهم الفيلسوف الآية القرآنية فهماً يختلف عن فهم المتكلم لها ، لأن الفيلسوف يسعى إلى البرهان ، بعكس ما يفعل علماء الكلام حين يحصرون أقوالهم في دائرة جدلية . نوضح ذلك مثلا بما ذهب إليه ابن رشد حين وقف عند الآية القرآنية .. « لوكان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا » فهو أي ابن رشد له يقف عند حدود التفسير الكلامي للآية ، بحيث يقول بفكرة التمانع والتخالف ، ولكنه حاول أن ينظر إليها بمنظور فلسنى . فهو يقول إن المدلول من هذه الآية متفق مع ما يراه الفلاسفة . إذا لما تأمل القدماء الموجودات ورأوا أنها كلها توم غاية واحدة ، وهو النظام الموجود في العالم ، كالنظام الموجود في المسكر من قبل قائد المسكر ، والنظام الموجود في المدن من قبل مدبري المدن ؛ اعتقدوا أن العالم يجب أن يكون بهذه الصفة . وهذا معنى قوله تعالى : « لوكان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا » (تهافت النهافت ص ٧٤ ، وأيضاً : النزعة العلية في فلسفة ابن رشد ص ٢٣٩ ) .

# السباب الشانى الكائنات الحية في الكائنات اللاحية والكائنات العاميات ابن سينا

ويتضمن هذا الباب الفصول الآتية:

الفصل الأول : المعادن والآثار العلوية :

الفصل الثاني : النبات.

الفصل الثالث : الحيوان .

الفصل الرابع : النفس:

## الفصت ل لأوّل

# المعادن والآثار العلوية الكائنات التي لا نفس لها

#### أولا: تمهيد:

الدارس للتراث الذى تركه لنا فلاسفة العرب ، يجد أنهم لم يقتصروا على الخوض فى مجالات منطقية وإلهية ، بل أضافوا إلى ذلك جوانب طبيعية وفلكية أصبح لها الآن علوم مستقلة كالنبات والحيوان والفلك والنفس وغير ذلك .

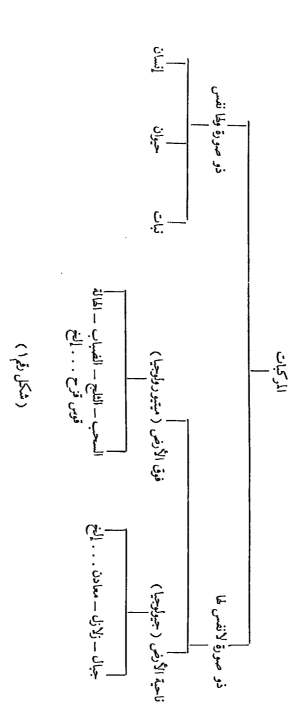
ونظراً لأن هؤلاء الفلاسفة كانوا يدخلون هذه الجوانب تحت لفظة « الفلسفة» بحيث تعد علوماً فلسفية ، طبقاً للنظرة الأرسطية إلى الفلسفة على أساس أنها تضم في جوفها العلوم جسيعاً ؛ فإننا نجد أنه من المناسب دراسة بعض المجالات التي نجدها في التراث الفلسفي الذي خلفه لنا فيلسوف المشرق ابن سينا .

فابن سينا فى القسم الطبيعى من فلسفته ، حين يحدد لنا أقسام العلم الطبيعى ، يدرج تحته دراسة المعادن والآثار العلوية والنبات والحيوان والنفس .

وابن سينا فى فلسفته الطبيعية ، يبحث فى مبادئ الموجودات الطبيعية وينتهى إلى القول بأنها مركبة من مادة وصورة . ويدرس علل هذه الموجودات سواء كانت مادية أو صورية أو فاعلة أو غائية . ويبحث فى لواحق الموجودات الطبيعية كالزمان والمكان والحلاء . . . إلخ ؛ كما يتناول بالتفصيل دراسة أمور العالم العلوى وعالم الكون والفساد وتأثير الأجرام الساوية فى الأفعال والانفعالات التى تحصل عن الكيفيات العنصرية (١).

ابن سينا قد بحث في هذه المجالات داخل نطاق فلسفته الطبيعية . وإذا أردنا

<sup>(</sup>١) قمنا بدراسة هذه المجالات كلها في كتابنا «الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا » ( دار المعارف بالقاهرة ) ١٩٧١م . وفي تصديرنا للكتاب وعدنا القراء بدراسة بقية جوانب الطبيعيات عند ابن سينا .



أن نستكمل دراسة الحوانب الطبيعية عند ابن سينا ، أى أن نجاوز نطاق « الفلسفة الطبيعية » بمعناها الاصطلاحي الدقيق المحدد ، إلى البحث في مجال « الطبيعيات » ، فلا بد أن نضيف إلى ما سبق أن درسناه من مجالات تعد داخلة في نطاق الفلسفة الطبيعية ، جوانب ومجالات أخرى درسها ابن سينا في القسم الطبيعي من مؤلفاته . وهذه الحجالات الأخرى هي المعادن والآثار العلوية والنبات والحيوان والنفس .

وفى البداية لابد – لكى نميز بين الكائنات اللاحية والكائنات الحية طبقاً النظرة ابن سينا – أن نقسم المركبات إلى ما لها نفس ، كما يتضح ذلك من الشكل الآتى (شكل رقم١)

وفي هذا الفصل الذي سندرس فيه أحوال الكائنات التي لا حس لها ولا حركة إرادية ، وكذلك ما سيتلوه من فصول يشملها هذا الباب ، وحاصة الفصل الثاني والفصل الثالث ، سنرى اتجاه تفكير ابن سينا مختلفاً إلى حد كبير عن الاتجاه الذي نجده عنده حيما يدرس موضوعات كالمادة والصورة وعلل الموجودات واو احقها سنراه يسلك إلى حد كبير مسلك العالم ، العالم الذي يعتمد على الملاحظة وإجراء التجارب . إذ أن الدارس لكتاب ابن سينا في المعادن والآثار العلوية ، وهو الذي يجعل موضوعه « الكائنات التي لا نفس لها » ، وكذلك كتاب الأفعال والانفعالات ، الذي يدرس فيه ابن سينا موضوعات كماوية كثيرة ، وهي الموضوعات التي بحثها أرسطو في المقالة الرابعة من الآثار العلوية ، سيفاجأ يتغيير كبير في اتجاه تفكير ابن سينا ، بحيث إن التأثر الكبير بأرسطو وسابقيه ، سوف لانجده في بعض جوانب هذه الموضوعات . بمعنى أن الدارس لكتابات ابن سينا في هذه الموضوعات سيمجد تفكيراً نابعاً في بعض زواياه من ابن سينا نفسه ، لا مجرد تأثر بسابقيه . سيجد تجارب أجراها بنفسه وظواهر شاهدها وحاول تفسيرها تفسيراً أقرب ما يكون إلى الصواب ، بحيث تخدم فكرته العلمية . سيجد أن ابن سينا قد ازداد اقتناعاً بضرورة الملاحظة والتجربة وإعطاء الأولوية للشواهد الحسية الواضحة التي تفضل أية حجة مهما كانت قوتها . سيجد أنه في دراسة للمعادن والآثار العلوية قدا مال ميلا مطرداً نحو الزيادة في عنصر الملاحظة بعد أن كان يعتمد على الاستدلال والبرهان الجدلي ، بحيث سنرى أن في دراسته هذه من أولها إلى آخرها ما يدل على قدر عظيم من الملاحظة البالغة الدقة .

سيجد أيضاً في دراساته هذه ، ما يدل دلالة قاطعة على شغف واسع بالاستطلاع فتحريه يكشف له في جميع الميادين عن ظواهر لا تحصى يجهد لتفسيرها . . إذ أنه يتناول كثيراً من الظواهر الحوية والبرية والبحرية وحركات الكواكب والكسوف والحسوف والبرق والرعد وتكون الغمام والبرد والمطر ، والثلج ومجارى الأنهار وزلازل الأرض . . . إلخ .

صحيح أن ابن سينا من حيث تقسيم موضوعات هذا الجزء ، ومن حيث انتهاؤه إلى تأييد كثير من أقوال أرسطو ، يمكن أن يعدا شاهدين على متابعته لهذا الفيلسوف . ولكن ما نريد قوله هو أن اجتهاد ابن سينا فى تفسير الظواهر التي تحيط به وإشاراته العديدة إلى تجارب قام هو نفسه بها ؛ لابد أن يؤدى بنا إلى الاعتقاد بأنه اختار لنفسه طريقاً خاصاً به ، ولم يسلم بقول سبقه إليه فيلسوف آخر ، إلا إذا ثبتت صحته أمام المشاهدات والتجارب . فهو إذا كان قد انتفع علىحوظات ومشاهدات من سبقوه ، ولم يهمل شيئاً مها ، إلا أنه أضاف إلى ذلك ملحوظاته الحاصة ومشاهداته التي فسرها تفسيراً علمياً دقيقاً .

ونكاد نقول إن المتتبع لكتاباته فى الطبيعيات ، يجد تدرجاً من تفكير يغلب عليه الميتافيزيقا ، إلى تفكير يغلب عليه النواحى العلمية والتجريبية . وقد سبق أن أشرنا في مجال آخر (١) إلى كثير من التفسيرات والمشاهدات التى توصل إليها ابن سينا والتى تعد اتجاها علميا واضحاً . إذ أن ابن سينا حين يرى أن الكائنات الجزئية يمكن دراسة أحوالها عن طريق التجربة ، بالاستقراء من الحالات الكائنات الكلية ، فإن هذه الدراسة تطلبت منه الكثير من التحليل والوصف والاستقراء ، وهذه كلها اتجاهات مفيدة لأنها تمثل اتجاهاً مفتوحاً لإ اتجاهاً مغلقاً .

فنحن إذا انتقلنا من الموضوعات التي درس فيها فيلسوفنا مبادئ الأجسام الطبيعية وعللها ، وكذلك لواحقها ، إلى الأجزاء التي درس فيها هذه الموجودات نفسها ، بادئاً بقسمته للعالم إلى ما فوق فلك القمر وما تحت فلك القمر ، نجد

<sup>(</sup>١) الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا ص ٣٨٥ ومابعدها .

إشارات متعددة جداً إلى تجارب خاصة به سبق لنا بيانها والتنبيه إلى أهميتها ، وخاصة تلك التي قال بها في مراسلاته مع معاصره العظيم البيروني . وكلما سرنا في دراسة بحوثه الطبيعية ، وجدنا ميلا مطرداً نحو الزيادة في عنصر الملاحظة كما قلنا ، وإعطاء الأولوية لاشواهد الحسية التي يعول عليها أكبر تعويل لما فيها من دقه . فإن الكثير من النتائج الصادقة التي توصل إليها فيلسوفنا نتيجة لاتجاهه الجديد هذا ، تزيدنا اقتناعاً بأن الملاحظة الدقيقة وإجراء التجارب تؤدى إلى طرق للبحث ونتائج عظيمة أفضل من تلك التي يتوصل إليها الفلاسفة بمنهجهم القياسي البرهاني . وهذا المنهج يحول بينهم وبين هذا العالم وما فيه من موجودات حسية شديدة التباين والاختلاف ، وآلاف الظواهر التي لاحصر لها موجودات حسية شديدة التباين والاختلاف ، وآلاف الظواهر التي لاحصر لها ويتحكم فيها منطق التغير ، والتغير وحده .

وإذا كان هذا يعد - فيا نرى - تدرجاً من تفكير يغلب عليه الطابع الاستاتيكي والميتافيزيقي طالما نبهنا إليه في مواضعه ونحن بصدد دراسة الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا ، إلى تفكير نحسبه نذيراً باتجاهات علمية أثرت في فلاسفة جاءوا بعده واتجهوا إلى استقراء الطبيعة ، فإن هذا النذير سينتج عنه الكثير من الحوانب التي بحثها ابن سينا في هذا التطبيقات التي سنراها واضحة في كثير من الجوانب التي بحثها ابن سينا في هذا الفصل وما سيتلوه من فصول ، بحيث سنجد الحركة بدلا من السكون ، وسنجد الاعتماد على المشاهدات والتجارب بدلا من الاكتفاء بتأييد أقوال كثير من سابقيه . إذ أن الدارس لماكتبه في بحوثه الحاصة بالجيولوجيا - والآثار العاوية وهذا سابقيه . إذ أن الدارس لماكتبه في بحوثه الحاصة بالجيولوجيا أن الملاحظة الدقيقة من موضوع هذا الفصل ، يجد أن هناك قدراً كبيراً من الملاحظة الدقيقة من بداية بحثه فيها حتى نهايته . وسنقتبس فيا بعد بعض ملحوظات فيلسوفنا عن بداية بحثه فيها حتى نهايته . وسنقتبس فيا بعد بعض ملحوظات فيلسوفنا عن بداية بحثه فيها حتى نهايته . وسنقتبس فيا بعد بعض ملحوظات فيلسوفنا عن كثير من هذه الظواهر حتى تكون مؤيدة لما نذهب إليه :

بيد أننا نود أن نشير إلى أمر يعد عندنا غاية فى الأهبية . إن هذا كله لايمكن أن يعد عندنا خروجاً من سينوية نلمح فيها وحدة مذهبية قوية . إنه فى تعاليمه يلجأ دائماً إلى نظرية تكوين الأجسام من مادة وصورة ، وكذلك نظريته فى القوة والفعل . سنجد هذا كثيراً بحيث إن فيلسوفنا يستخدمهما فى تنظيم الظواهر التى بدت أمامه . إذ أن فيلسوفنا إذا كان قد انتهى إلى القول بأن العناصر أربعة ،

فإنه يهتم هنا بأن يبين كيفية تولد المركبات عن هذه الأصول الأربعة . وهذه الركبات يحددها بأنها ذو صورة لا نفس لها ، ويسمى معدنياً ، وذو صورة هى نفس غاذية ونامية ومولدة للمثل ، لا حس ولا حركة إرادية له ، ويسمى نباتاً ، وذو صورة هى نفس غاذية ونامية ومولدة للمثل وحساسة ومتحركة بالإرادة ويسمى حيواناً . يقول ابن سينا : « هذه – أى العناصر الأربعة – يخلق منها ما يخلق بأمزجة – تقع فيها على نسب مختلفة معدة نحو خلق مختلفة بحسب المعدنيات والحيوان – أجناسها وأنواعها» (١).

كما سنجد فكرة الغاية والوظيفة واضحة بارزة ومتغلغلة تماماً فى بحثه للكائنات اللاحية والكائنات الحية ، بحيث نكاد نقول إنها توجه بحثه فى هذه الكائنات ، إذ أن الموجودات سواء كانت حية أو ليس فيها حياة مرتبطة بعضها ببعض أوثق ارتباط ، وتدلنا على أن لها غاية بمقتضاها يتحقق النظام الكلى للعالم . إنها أكثر ظهوراً فى الأجسام غير المتجانسة منها فى الأجسام المتجانسة التى تكونها ، كما أنها أظهر فى هذه الأخيرة منها فى العناصر ، وعلى هذا نتدرج فى الغاية حتى نصل إلى النفس الإنسانية .

فكل هذه أفكار تصبغ بحثه لهذه الكائنات ، وهذه الأفكار هي ما سبق أن قررها في بحثه لمبادئ الموجودات وعللها (٢). وهذا إن دل على شيء ، فإنما يدل على النسق الفلسفي الذي تنطوي تحته كل الظواهر التي بحثها .

بعد هذا التمهيد الذي أوضحنا فيه الاتجاهات التي سنجدها في دراسة فيلسوفنا للمعادن والآثار العلوية، وكذلك الصلة بين دراسته هذه و بقية أجزاء فلسفته، ننتقل إلى توضيح ظاهرة ظاهرة من الظواهرالتي بحثها في دراسته هذه، مركزين على بيان الأسس العامة ، وعارضين لمشاهداته وتجاربه التي هي كما قلنا أكثر من مرة ، سمة من أهم السهات التي تميز دراسته للكائنات الجزئية سواء كانت حياة أو لاحياة فها .

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : الإشارات والتنبيهات - القسم الطبيعي ص ٣٠٢ - ٣٠٣ ، الطوسي : شرح الاشارات ص ٣٠٢ - ٣٠٠ .

<sup>(</sup>٢) راجع ماكتبناه عن مبادئ الموجودات وعللها عند ابن سينا في كتابنا «الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا » الفصل الأول والثاني من الباب الثاني ( من ص ٧١ إلى ص ١٦٧) .

وابن سينا في بحثه للمعادن والآثار العلوية ، يفرق بين ما يحدث ناحية الأرض كالجبال والزلازل، وما يحدث فوق الأرض كالسحب والرياح والصواعق ( انظر شكل رقم ١) . ولكننا – كما سنرى – نجد تشابكاً بينهما ، بمعنى أننا سنرى تفسيراً لبعض الظواهر التي تحدث فوق الأرض ( ميتيورولوجيا) تمن طريق دراسة الظواهر التي تحدث ناحية الأرض ( جيولوجيا) .

#### ثانياً: تفسير الظواهر التي تحدث ناحية الأرض (جيولوجيالًا):

يدرس ابن سينا الكثير من الظواهر كالجبال والمياه والزلازل والمعدنيات ، محاولا التعرف على عللها وبيان فوائدها ولعل المقارن بين دراساته الجيولوجية ودراساته للظواهر الجوية ، وبين ما تركه لنا بعض مفكرى المسيحية في العصر الوسيط ، يجد أن هذه الدراسات قد استفاد مها هؤلاء . فقد اعتمد عليها البرت الكبير لدرجة أننا – كما يقول سارتون – نجده حين يشرح حركة السهاء وتكون الجبال ، يكرر نفس كلمات فيلسوفنا (١).

#### (١) الجبال: سبب تكونها وبيان فوائدها:

قبل أن يبين لنا ابن سينا تكون الجبال ، يشير إلى تكون الحجارة بأنواعها المختلفة ، ويقدم لنا ملحوظاته وتجاربه الخاصة بتكون الجبال على النحو التالى :

(۱) الكثير من الأحجار يتكون من الجوهر الغالب فيه الأرضية ، وكثير منها من الجوهر الغالب عليه المائية . وكثير من الطين يجف ويستحيل أولا شيئاً بين الحجر والطين ، وهو حجر رخو ، ثم يستحيل حجراً ، وأولى الطينات بذلك ما كان لزجاً ، وإذا لم يكن كذلك ، فإنه يتفتت في غالب الأحيان قبل تحجره .

وهو يقدم لنا ما شاهده هو نفسه للتدليل على رأيه فيقول: « وقد شاهدنا فى طفولتنا مواضع كان فيها الطين الذى يغسل به الرأس ، وذلك فى شط جيحون. ثم شاهدناه قد تحجر تحجراً رخواً ، والمدة قريبة من ثلاث وعشرين سنة»(٢).

(ب) قد تتكون الحجارة من الماء السيال ، إما بأن يجمد ، أو يرسب منه في سيلانه شيء ويتحجر. يقول ابن سينا مؤيداً ذلك بمشاهدته : « وقد شوهد ماء قاطر ، إذا أخذ لم يجمد ، وإذا انصب على أرض حجرية تقرب من مسيله ، انعقد في الحال حجراً . فعلمنا أيضاً أن لتلك الأرض قوة معدنية ، تحيل السيال إلى الحمود »(٣).

g. Sarton: Introduction to the history of science vol. II part I, p. 48-49. (1)

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن مم اف اص ٣ . وقد استرعت هذه الملاحظة الشخصية انتباه روزنتال وذكرها في كتابه « مناهج العلماء المسلمين في البحث العلمي » ص ١٧٧ من الترجمة العربية .

<sup>(</sup>٣) أبن سينا: الشفاء - الطبيعيات ن ه م اف ا ص ؛ :

وعلى ذلك تكون مبادئ تكون الحجارة إما جوهر طينى لزج وإما جوهر تغلب فيه المائية ، أى يكون تكونها إما لتفجير الطين اللزج فى الشمس وإما لانعقاد المائية من طبيعة ميبسة أرضية ، أو سبب مجفف حار (١١). أى أن لتكونها ثلاث كيفيات هى تحجر الطين اللزج ، وترسبات بعض المياه ، وعمل بعض الصواعق . وعلى هذا يكون تكونها نتيجة للاستحالة (٢١).

ولكن ما سبب السرعة والإبطاء في الاستحالة ؟ ينسب ابن سينا ذلك إلى القوى المختلفة . فإذا كانت شديدة جداً أحالت في زمان يسير ، فبلاد العرب مثلا نظراً لحرارتها ، فإن الاستحالة تتم فيها في زمان يسير ، بحيث إن كل جسم يقع فيها ، يتلون بلونها . يقول ابن سينا مؤيداً ذلك بما شاهده : « وقد رأيت رغيفاً على صورة الأرغفة المحرقة ، المرققة الوسط . . قد تحجر واونه باق ، وأحد وجهيه عليه أثر التخطيط الذي يكون في التنور . وجدته ملقى في جبل قريب من بلدة من بلاد خراسان تسمى جاجرم ، وحملته معى مدة . وهذه الأشياء إنما تستغرب لقلة وقوعها ، وأما أسبابها في الطبيعة فظاهرة موجودة» (٣) .

أما الأجسام الحديدية والحجرية ، فإن ابن سينا ينسب أكثرها إلى الصواعق ، ويؤيد ذلك فيرى أنه قد يقع فى بلاد الترك فى الصواعق والبروق أجسام نحاسية على هيئة نصول السهام . كما يقول إنه قد حاول إذابة نصل من ذلك بخوارزم فلم يذب ، وأخذ يتصاعد منه دخان ملون يضرب إلى الخضرة ، حتى بقى منه جوهر رمادى .

كما يؤيد ذلك بما وقع فى بلاد جوزجان من سقوط كتلة كبيرة من الحديد ، من الهواء . وقد حملها الناس إلى والى جوزجان ، وحاواوا كسر قطعة منها ، فلم يفلحوا فى ذلك إلا بعد جهدكبير ، يقول ابن سينا : « وهذا الفقيه أبو عبيد الجوزجانى ، صاحبى ، شاهد هذا كله . وحدُد ثنتُ أن كثيراً من السيوف الممانية

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٤ .

<sup>(</sup>٢) ساطع الحصرى : الآراء الحيولوجية عند ابن سينا عدد(١) – مجلة الحميعيةالمصرية لتاريخ العلوم ص ٩٩ .

<sup>(</sup>٣) ابن سينا : الشفاء - الطبيعيات ن ه م أف أ ص ه .

الحميلة ، إنما تتخذ من مثل هذا الحديد»(١).

تفسير ابن سينا لمبادئ تكون الحجارة الصغيرة إذن ، تفسير يلجأ فيه إلى ملحوظاته ومشاهداته الشخصية وتجارب أجراها بنفسه ، وظواهر لم يستطع تفسيرها تفسيراً كاملا ، فسأل عنها ثقات العلماء ، كما أحالنا على كتب الثقات فيها . ولكنه لم ينس نظرية العناصر الأربعة ، إذ يتكلم عن الماثية والأرضية ، وعن غلبة الماثية أو غلبة الأرضية . وهذا قد أدى إلى خطئه فى تعليل بعض الظواهر التي شاهدها ، إذ أنه إذا كان قد لاحظ مثلا الفرق بين الترسبات الكياوية وبين الترسبات الكياوية وبين الترسبات الميكانيكية ، إلا أنه لم يستطع تفسير ذلك تفسيراً دقيقاً محدداً . ولكن تأثره بهذه النظرية — نظرية العناصر الأربعة — لا يعد — كما قلنا — طاغياً على ما نجده عنده من دقة ملاحظة واستقراء .

فإذا انتقلنا إلى تفسيره لمبادئ تكون الحمجارة الكبيرة ، وجدناه يقول إنها إما أن يكون دفعة ، بسبب حرعظيم يتغلغل فى طين كثير لزج ، وإما أن يكون قليلا قليلا على تواتر الأيام :

وإذا بين لنا ابن سينا أسباب تكون الحجارة ، وكان تفسيره لتكونها ضرورياً البيان تكون الجبال ، فإنه يقدم لنا سبب تكون هذه الجبال . فيرى أن تكونها يكون من طين لزج مر على طول الزمان ، وتحجر فى مدد غير معروفة . ويشبه أن هذه المعمورة كانت قبل عمرانها مغمورة فى البحار فتحجرت ، وأن تكون طينتها تعينها على التحجر ، إذ تكون لزجة . وإذا كان فيها كثرة من الحجر ، فإن ذلك بسبب ما يشتمل عليه البحر من الطين (٢). دليل ذلك عند فيلسوفنا ، أننا إذا تأملنا أكثر الجبال رأينا الانحفار الفاصل فما بينها متولداً من السيول .

وبعد أن يكشف لنا ابن سينا عن أسباب تكون الجبال ، التي تطابق بعض جوانبها ما توصل إليه العلم في عصرنا الحديث ، ينتقل إلى بيان فوائدها . فيرى أنها كثيرة ، إذ أنها متصلة بالسحب وبالأودية المنبعثة من العيون وبالجواهر المعدنية .

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ه م أف أ ص ٦ .

<sup>(</sup>٢) أبن سينا :الشفاء – الطبيعيات ن ٥م أف أ ص ٧ . وأيضاً :الدكتور عبد الحليم منتصر : تاريخ العلم ودور العلماء العرب في تقدمه . ص ١٣٦ – ١٣٧ .

فالسحب تتولد من الأبخرة الرطبة . والعيون تتولد باندفاع المياه إلى وجه الأرض بالعنف بسبب محرك لها مصعد إلى فوق . والجواهر المعدنية تتولد عن الأبخرة المحتقنة في الأرض . وإذا كان المبدأ العنصرى لهذه الأمور النافعة هو البخار وما أشبهه ، « فإن مثل الجبل في حقنه الأبخرة وإلجائه إياها إلى فجر العيون مثل الأنبيق الصلب من حديد أو زجاج أو غيره مما يعد للتقطير . فإنه إن كان سخيفاً متخذاً من خشب متخلخل أو خزف متخلخل ، لم يحقن بخاراً كثيراً ولم يقطر منه شيء يعتد به ، وإن كان من جوهر صلب لم يدع شيئاً من البخار يتفشى ويتحلل ، بل جمع كله ماء وقطره » (١).

فأكثر العيون إنما تتفجر من الجبال ونواحيها ، وأقلها فى البرارى ، بحيث إذا تتبعنا الأودية المعروفة فى العالم ، وجدنا أنها منبعثة من عيون جبلية .

وإذا كانت أكثر العيون والأودية من الجبال ، فكذلك نجد أن أكثر السحب تكون من الجبال ، ولهذا سببان : أولهما ما في باطن الجبال من الندى ، وثانيهما ما على ظاهرها من الثلوج ، بحيث إن هذين لانجدهما في باطن الأرض الرخوة . فالجبال بسبب ارتفاعها تكون أبرد من باطن الأرض . وإذا كان شعاع الشمس يقع على الجبل ، فإن تسخينه لايكون كتسخين ما يقع على الأرض . ومن هذا كله يمكننا القول بأن الأسباب التي تحتاج إليها السحب حتى تكثر ، إنما هي في الجبال أوفر . فالسحب التي تؤدى إلى المطر تتولد من الجبال ومنها تتجه إلى سائر البلاد (٢).

منافع الجبال كثيرة إذن ، وكثير من الظواهر التي يحاول فيلسوفنا تفسيرها تؤدى به إلى الاقتناع بوجود منافع عديدة لها . وهو لا يكتني بذلك ، بل يبين لنا الأمور التي تتصل بتكون الجبال ومنفعها ، وهي دراسته لأصول المياه المنبعثة من الأرض . وهذه المياه منها مياه العيون السيالة التي تنبعث من أبخرة كثيرة قوية الاندفاع بحيث تفجر الأرض بقوة انفجارها . ومنها مياه العيون الراكدة التي حدثت من أبخرة بلغ من قوتها أن اندفعت إلى وجه الأرض ،

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ه م أ ف ٢ ص ١١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١١ - ١٢.

وإن كانت قوتها هذه لا تقوى على دفع المياه من مكان إلى آخر ، وهذا هو السبب فى كونها راكدة . ومنها مياه الآبار والقنوات ، التى يعين على ظهورها الصناعة ، إذ لما كانت ضعيفة القوة ، فإن الصناعة تعمل على تقصير المسافة لها ، بأن تزيل عن وجهها ثقل التراب المتراكم ، حتى تصادف منفذاً تندفع إليه بأدنى حركة . ومنها مياه النز ، وهذه تتولد من بخارات لها مادة كثيرة ، وليس لها قوة اندفاع تمكنها من خرق الأرض ، كما أن حركتها بطيئة ، فيعرض لها العفن والتغير عند محالطتها للأرضية (١).

#### (٢) في الزلازل :

فى الجخزء السابق عرفنا كيف يفسر ابن سينا سبب تكون الجبال ، وكيف أن ذلك تطلب منه أن يبين أسباب تكون الحمجارة الصغيرة والكبيرة ، بالإضافة إلى تفسيره لكثير من الظواهر التي تتصل بأسباب تكونها كالعيون والآبار ، وكذلك لجوئه إلى بيان فوائد هذه الجبال .

وإذا كان ابن سينا قد بين لنا تفسيره لأسباب تكون الجبال ومايتصل بها مقيماً هذا التفسير على ملحوظاته ومشاهداته وتجاربه التى أشرنا إلى أهمها ، فإنه يعرض علينا بعد ذلك تفسيره لأسباب الزلازل مقيماً هذا التفسير على نفس الأساس الذى أشرنا إليه قبلا ، مضيفاً إلى هذا ، تفنيده للآراء الخاطئة التى حاولت تفسير حدوث الزلازل ، بحيث إن الباحث يقف حائراً أمام هذه العقلية التى جمعت بين تفسيرات لمبادئ الأجسام وعللها ولواحقها ، نرى فيها نظرة ستاتيكية متغلغلة في صميم الميتافيزيقا ، وبين تفسيرات لجأ فيها إلى منهج هو أقرب ما يكون إلى منهج العالم الفاحص المدقق الذى يلاحظ و يجرب ويقارن .

نضيف إلى ذلك أن هذه الملحوظات والتجارب التي أجراها وفسر على أساسها الكثير من الظواهر لم تكن أمراً عارضاً ، كما يحلو للبعض أن يتوهم ذلك ، بل إنها – فيما نرى – الأساس الذي تقوم عليه هذه التفسيرات : فما من تفسير يقول به ، إلا ويبين لنا كيف أنه شاهد ذلك بنفسه ، أو أخبره به بعض الثقات ،

<sup>(</sup>١) المصدرالسابق ف ٣ ص ١٣ – ١٤ .

أو قام بتجربة أجراها هونفسه ، بحيث قد لا نكون مخطئين إذا قلنا إنه حاول أقصى جهده فى تفسير هذه الظواهر . وإذا كنا نجد بعضاً من هذه التفسيرات لايوافقه عليها العلم فى عصرنا الحديث ، فإن ذلك قياساً إلى عصره والبيئة التى عاش فيها وندرة الأجهزة العلمية ، يعد شيئاً غاية فى الأهمية قام بإنجازه هذا الفياسوف :

نعود إلى متابعة موضوعنا بعد هذا التمهيد ، فنقول إن ابن سينا يعرض علينا تفسيره لأسباب الزلازل ، ويبدأ بتعريفها قائلا إنها حركة تعرض بلخزء من أجزاء الأرض بسبب ما تحته ، وهذا السبب يعرض له أن يتحرك ثم يحرك ما فوقه : والحسم الذي يمكن أن يتحرك تحت الأرض ويحرك الأرض ، إما جسم بخارى دخاني قوى الاندفاع كالريح ، وإما جسم مائي سيال ، وإما جسم هوائي ، وإما جسم نارى ، وإما جسم أرضى .

وعلى ذلك فيمكن القول بأن الزلازل تقع إما بسبب بخارى ريحى أو نارى قوى يتحرك فيحرك الأرض. وهذا — كما يقول ابن سينا — هو الوجه الأكثر. إذ لا شيء أقوى على تحريك الأرض هذه الحركة السريعة القوية التي تنتج عن الزلزلة ، من الريح. وإما مياه تسيل دفعة .

ويعرض علينا ابن سينا في معرض تفسيره لأسباب الزلازل ، مذهباً يقول عنه إنه مذهب غير سديد . وهذا المذهب يفسر حدوثها بسقوط أجزاء كبيرة من الجبال سقوطاً قوياً بحيث تزلزل الأرض ، كما أنها تعرض في وقت كثرة الأمطار التي تؤدى إلى سقوط أجزاء من الجبال ، أو قلتها التي توجب التفتت الذي يفرق الاتصال .

بيد أن هذا المذهب – كما قلنا – غير سديد عند فياسوفنا. ودايله على ذلك أننا نجد حدوث زلازل فى بلاد لاتسقط فيها قمم جبال . ولوكان هذا المذهب صيحاً لكانت الزلزلة فى آخرها أضعف ، ولما كانت هناك زلازل فى بلاد ليس فيها جبال . ولكن ذلك غير صحيح ، إذ قد نشاهد زلازل فى بقع ليس فيها جبال ، كما قد لاتعرض زلازل فى بلاد فيها جبال .

وإذا كان المذهب الذى يفسر حدوث الزلازل باالاستناد إلى سقوط أجزاء كبيرة من الجبال ، غير صحيح عند فيلسوفنا ، فإن المذهب الذى يفسر حدوثها

بنسبتها إلى الهواء ، غير صحيح كذلك. إن هذا المذهب يرى أن الأرض محمولة على الهواء وأن جنبها الأسفل متخلخل والجزء الذى نعيش عليه من هذه الأرض متكاثف بالأمطار التى تعرى وجهها . فإذا نفذ الهواء فى الجزاء المتخلخل ، ولم يجد له طريقاً إلى الانفصال والصعود الطبيعى ، أدى هذا إلى زلزلة الأرض (١).

وهذا المذهب حكما قلنا عير صحيح عند ابن سينا . وهو يوجه إليه نقدين : أولهما خطؤه فى هيئة الأرض وسبب وقوفها ، وثانيهما أن الزلازل تكون فى أوقات بعينها من الفصول ، فإذا نسبنا حدوثها إلى الهواء ، فإن الهواء موجود فى سائر الأوقات (٢).

وإذا كان ابن سينا قد نقد هذين المذهبين (٣) ، فإنه يقدم لنا الدليل على تفسيره الذى ذهب فيه إلى أن سبب الزلازل هو بخار ريحى أو نارى قوى . فيقول إن الدليل على أن أكثر أسباب الزلازل هى الرياح المحتقنة ، أن البلاد التى تكثر فيها الزلازل ، إذا حفرت فيها آبار وقنوات كثيرة ، حتى كثرت مخالص الرياح والأبخرة ، تقل الزلازل فيها (٤).

بهذا يكون ابن سينا قد قدم لنا سبب الزلازل . ويبقى التساؤل عن أمرين : ما سبب كثرتها فى بعض البلاد ؟ وأى الفصول تكون الزلازل فيها قليلة ، وأيها تكون فيها كثيرة ؟

أما سبب كثرتها فيرجعه ابن سينا إلى ثلاثة أمور: ١ ــ البلاد التي تكون أرضها متخلخلة أو مغمورة الوجه بماء كثير يجرى بحيث لاتستطيع الريح خرقه ٢ ــ عظم الريح ٣ ــ كثرة تولدها .

هذا عن سبب كثرتها ، أما الفصول التي تكون فيها قليلة ، والتي تكون فيها

<sup>(</sup>١) أبن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ه م اف ٤ ص ١٦ وأيضاً : النجاة ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٢) ابن سينا: الشفاء - الطبيعيات نهم افع ص١٧٠.

ر ٣) عرض ابن سينا ونقده لهذه المذاهب يعد إلى حد كبير متابعة لأستاذه أرسطو الذي عرض هذه المذاهب وقام بالاعتراض عليها . Metcorologica. B, II, 7, 365, A - B.

بن ابن سينا : الشفاء – الطبييعات ن ه م اف ؛ ص ١٧ . وهذا التفسير من جانب ابن Meteorologica, B, II, 8,366, B سينا مطابق لما ذهب إليه أرسطو

كثيرة ، فإنه يرى أنها قلما تكون فى الشتاء نظراً لأن برده يجمد البخار اللخانى . وقلما تكون فى الصيف ، وذلك لشدة تحليله ، وعلى ذلك يكون أكثرها فى الربيع والحريف (١) .

بهذا یکون تفسیر ابن سینا لحدوث الزلازل قد تناول کثیراً من الجوانب ، حیث إنه یبین لنا صلها بالجبال والریاح ، وکیف أن هناك مذاهب أخطأت فی تفسیر حدوثها ، وما هی أوجه الخطأ فیها ، وكذلك سبب قلها فی مكان دون : آخر ، وفی فصل دون آخر .

ولكن بقيت مسألة يعرضها علينا فى آخر تفسيره لحدوث الزلازل وتختص ببحثه فى سرعة الصوت وسرعة الضوء . فهو يقول : « وكما أن البصر يستبق السمع ، فإنه إذا اتفق أن قرع إنسان من بعد جسماً ما على جسم ، رأيت القرع قبل أن تسمع الصوت . لأن الإبصار ليس فى زمان ، والاستماع يحتاج فيه إلى أن يتأدى ، تموج الهواء الكائن إلى السمع ، وذلك فى زمان » (٢) .

وهذا القول من جانبه يدل على أنه يقول بالسرعة الآنية للضوء ، بمعنى أنه ليس له سرعة وزمان ينتقل فيه ، وهذا خطأ من جانبه ، إذ للضوء زمان ينتقل فيه ، ولا يتم ذلك في الآن كما قال (٣) .

#### (٣) المعدنيات والكيميا<sup>(٤)</sup>.

إذا وصلنا إلى هذا الموضوع ، فقد وصلنا إلى أهم وأشهر مسألة ، نجدها ، في كتاب المعادن . هذه المسألة التي كانت مثار نزاع واختلافات شتى لاحصر لها ، لم يكتف ابن سينا بالبحث فيها في موسوعته « الشفاء » ، بل كانت محور رسائل شتى وأجوبة على سائليه ومعارضيه ، ودراسات شتى كان لها أثرها في تاريخ

<sup>(</sup>١) ابن سينا: الشفاء الطبيعيات نه م أف ؛ ص ١٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السالف ص ١٩.

 <sup>(</sup>٣) دكتور عبد الحليم منتصر : مقدمة لفن المعادن من الشفاء ص « ى » .

<sup>( )</sup> سأستعمل لفظة ( الكيميا » بدلا من لفظه «كيمياء » كاقتراح المجلس الأعلى للعوم والفنون الذي يرى استعال لفظة «كيميا» للدلالة على كيمياء العصور القديمة والوسطى ، واستعمال لفظة ( الكيمياء » للدلالة على «كيمياء » العصر الحديث .

الدراسات الكياوية في الشرق والغرب(١)، بحيث إن موضوع المعادن يكاد يتبلور في مسألة الكيميا وهل هي ممكنة أم لا(٢). إذ أن في حديث ابن سينا عن المعادن ما يشعرنا بأنه بلور الموضوع إلى التسائل عما كان يدعيه أصحاب الكيميا في موضوع تحويل المعادن الحسيسة إلى نفيسة ، وهل ذلك صحيح أم لا. إذ أن المقرين بوجودها يزعمون أن تحول بعضها إلى بعض ممكن بواسطة ما يسمونه بالإكسير أو حجر الفلاسفة ، وهو مادة مركبة من العناصر الأربعة ، وفيها قوة طبيعية من شأنها أن تقلب إلى صورتها ومزاجها أي معدن ، كالحميرة بالنسبة للخبز ، فهي تقلب العجين إلى ذاتها(٣).

ويمكن تقسيم الباحثين فى هذا الموضوع إلى فريقين : فريق يبين إمكان الكيميا ، بمعنى أن تحويل معدن خسيس إلى معدن نفيس كالذهب ، ممكن . وفريق آخر ينكر إمكان هذا التحويل .

ذهب إلى الرأى الأول أبو بكر الرازى ، إذ يبين أن صناعة الكيميا أقرب إلى الوجوب منها إلى الامتناع (1).

والفارابي الذي رأى أن اختلاف المعدنيات إنما هو بالكيفيات من الرطوبة والبيوسة واللين والصلابة والألوان من الصفرة والبياض والسواد، وهي كلها أصناف لذلك النوع الواحد<sup>(٥)</sup>.

Dr. Madkour: avicenna et l'Alchimie, Revue De Caire p. 128. ( 1 )

<sup>(</sup>٢) إذا كان ابنسينا يبحث في الكيمياء بمعنى تحويل طبيعة معدن إلى طبية معدن آخر فإنه في مجوثه الكيماوية لايقتصر على هذا الموضوع ، بل إنه في كتاب « الأفعال والانفعالات » يعقد فصلا خاصاً (ص ٢٣٥ ومابعدها ) ، يدرس فيه عمليات كيماوية كثيرة ، فيحدثنا عن التبخير والتدخين والتصعيد والاشتعال والتفحيم . . . الخ وعلى ذلك ، فإن إذا كان ينكر تحويل معدن إلى معدن آخر ، فإنه يؤيد التجارب الكيماوية ولايعارض في تحليل الأجسام محناً عن محتوياتها .

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون : المقدمة جزء } ص ؛ ص ٢١٦٦ .

<sup>(</sup>٤) ابن النديم : الفهرست ص ٤٣١ .

<sup>(</sup>٥) ابن خلدون : المقدمة ج ٤ ص ١٢١٩ وأيضاً : دى بور : تاريخ الفلسفة في الإسلام ص ١٦٧٧.

وجابر بن حيان الذي جعل الفكرة الرئيسية في بحوثه الكياوية هي استحالة المعادن ، أي تحول ماهية معدن إلى ماهية معدن آخر ، أو تحول طبيعة من الطبائع إلى غيرها . وعلى هذا تكون الحصائص النوعية للكياويات قابلة للقياس لأنها مكونة وفقاً لعلاقات يمكن قياسها . وسبب ذلك عنده أن للمعادن مقومين أساسيين هما الكبريت والزئبق ، وهذان قد تكونا منذ قديم الزمان في جوف الأرض من العناصر الأساسية الأربعة ، الماء والتراب والنار والهواء . وكل معدن ما هو إلا تركيب من زئبق وكبريت بنسب مختلفة ، والذهب غني في الزئبق فقير في الكبريت ، بينا يتوفر الكبريت في الحديد أو في أي معدن آخر خسيس ، في الكبريت ، بينا يتوفر الكبريت في الخديد أو في أي معدن آخر خسيس ، ويمكن تحويل الثاني إلى الأول بالإكسير الذي يبدأ تركيبه من مزيج يشمل الكبريت والزئبق بنسب معينة محددة (١) .

وعلى ذلك يكون عمل الكياوى فى تحويل المعادن هو عمل الطبيعة و إذا كانت. الطبيعة قد أخذت زماناً طويلا فى تكوين ما كونته من معادن ، فإن العالم عن طريق تجاربه ، يستطيع اختصار الزمن ويقوم هو بهذا التحويل(٢).

هناك إذن دراسات كانت سابقة على ابن سينا ومعاصرة له ، تدور حول البحث فى تشابه المعادن وكيف أنها ترجع إلى نوع واحد ، وإذن يمكن تحويل بعضها إلى بعض ، كما أنها تتفاوت من حيث صفائها وعدم صفائها وإذا كان ذلك كذلك ، فإنهم كانوا يتساءلون عن الجوهر الذى بمقتضاه نستطيع تحويل معدن خسيس إلى معدن نفيس .

Holmyard: Chemistry to the time of Dalton p. 17-19. (1)

Sarton: introduction to the history of science vol. II, part 1, p. 31-33. (Y)

وأيضاً : دكتور توفيق الطويل : العرب والعلم ص ٣٩ ، دكتور على سامى النشار : مناهج البحث عند مفكرى الإسلام ص ٣٦٠ ، ديكسترهوز : تاريخ العلم والتكنولوجيا ص ٢١٦ ق دكتور زكى نجيب محمود : جابر بن حيان ص ٧ – ٨ ، ومن ص ١١٥ إلى ص ٢٢٦ ق مواضع متفرقة ، دكتور عبد الحليم منتصر : تاريخ العلم ص ١٣٩ ، إسماعيل مظهر : تاريخ الفكر العرب ص ١٢٨ ، تراث العرب العلمي ص ٢٧٠ ، تدرى حافظ طوقان : مقام العقل عند العرب ص ١٢٨ ، تراث العرب العلمي ص ٢٨٩ ، ابن مسكويه : الهوامل والشوامل ص ٣٢٦ – ٣٢٧ ، مصطفى لبيب : الكيمياء عند العرب من ص ٢٠٩ إلى ص ٨٦

أما الفريق الآخر الذي يبطل صناعة الكيميا ، فهم الكندى وابن خلدون والبيروني معاصر ابن سينا الذي يقول: إن كل ما يصنعه الناس من مواد الفلزات ، فالطبيعة أولى بصنعه ، وليس هذا الحكم بمنعكس ، كما يعكسه الكياويون ، حتى يصير ذهبهم المرئى بالمنام بأضغاث أحلام (١١) .

فريقان إذن بالنسبة لهذا الموضوع ، فما هو موقف فيلسوفنا إذن ؟ وكيف رد أعلى المخالفين له ؟

قبل أن يحدد لنا ابن سينا موقفه من هذا الموضوع ، يبحث أولا فى أحوال الجواهر المعدنية بحثاً تفصيلياً (٢) . فيقول إن أقسام الأجسام المعدنية أربعة : الأحجار والذائبات والكباريت والأملاح . وهو يتوصل إلى ذلك بتقسيمه الأجسام المعدنية إلى ما هو سخيف الجوهر ضعيف التركيب والمزاج ، وإلى ما هو قوى الجوهر ، وهذا منه ما ينطرق ومنه ما لاينطرق : أما ضعيف الجوهر فنه ما هو ملحى تحله الرطوبة بسهولة ، ومنه ما هو دهنى لاينحل بالرطوبة وحدها بسهولة (٣) .

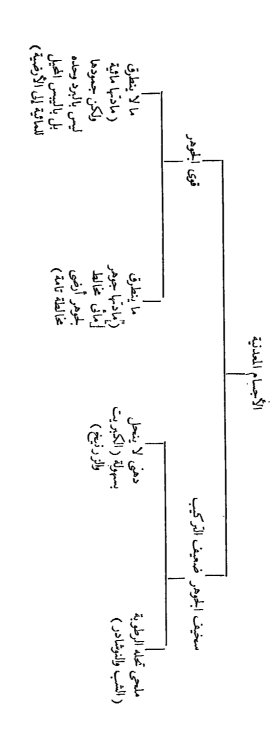
ويمكننا توضيح ذلك كله بالشكل الآتى ( شكل رقم ٢) الذى نستطيع استخلاصه فى دراسة ابن سينا لتكوين المعدنيات .

وبعد أن درس ابن سينا تكوين المعدنيات ، فإن هذه الدراسة — كما قلنا — أدته إلى تحديد موقفه من إمكان صناعة الكيميا أو عدم إمكانها . إذ أن صناعة الكيميا — كما يقول ابن خلدون (٤) — قائمة عند الباحثين فيها على حال المعادن السبعة المنطرقة وهي الذهب والفضة والرصاص والقصدير والنحاس والحديد والحاصين ، وهل تختلف فيا بينها بالفصول ، أى كلها أنواع قائمة بأنفسها ، أم أنها تختلف بخواص من الكيفيات وهي كلها أصناف لنوع واحد .

<sup>(</sup>١) البيرون : الحماهر في معرفة الحواهر ص ٢٤٦

<sup>(</sup>٢) يمكن الرجوع لمعرفة التفصيلات الجزئية ، إلى الشفاء – الطبيعيات ن ه م ا ف ه ص ٢٠ – ٢١

<sup>(</sup>٣) أبن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ه م أف ه ص ٢٠ ، عيون الحكمة ص ٣٥، الإيجى: المواقف جزء ٧ ص ١٧١ – ١٧٣ من القسم الطبيعى . (٤) أبن خلدون : المقدمة جزء ٤ ص ١٢١٩ .



(شکل رقم ۲)

فإذا رجعنا إلى ابن سينا ، نرى أنه حين بحث فى الزئبق والكبريت ، ذهب إلى أن أصحاب الحيل لا يبعد عندهم أن يحاولوا حيلا تصير بها أحوال انعقادات الزئبق بالكباريت انعقادات محسوسة بالصناعة . ولكن هذه الأحوال الصناعية تكون مشابهة أو مقاربة ، ولذلك يظن البعض إمكان تحول المعادن من هذه المشابهة . ولكن الصناعة وإن اجتهدت فإنها قاصرة ولا تلحق بالطبيعة .

من هذه النقطة ، أى صلة الزئبق بالكبريت ، والمشابهة بين الطبيعة والصناعة ، يحدد لنا ابن سينا موقفه وهو إنكار الكيميا بمعى تحول معدن خسيس إلى معدن نفيس ، ولكنه يسلم — كما يقول فخر الدين الرازى — بإمكان صبغ النحاس بصبغ الفضة ، والفضة بصبغ الذهب ، وأن يزال عن الرصاص أكثر ما فيه من النقص (١).

وعلى ذلك فإنه إذا لم يكن فى الإمكان إحداث هذا التحويل فى جوهر المعادن ، لأن لكل منها تركيباً خاصًا ، لا يمكن أن يتغير بطرق التحويل المعروفة ، والتى كثر عنها الحديث من جانب العرب بإمكان الكيميا فى عصر ابن سينا وما قبله ، فإنه من المستطاع إحداث تغيير ظاهرى فى شكل المعدن وصورته بحيث يصل حدًّا من الإتقان ، قد يظن معه أن المعدن قد تحول بالفعل وبجوهره ، إلى غيره .

وهو يوضح ذلك تمام التوضيح فى رسالته فى « الإكسير » إذ فيها نجد فرقاً بين تحويل جوهر معدن إلى معدن آخر ، وبين أصباغ المعادن<sup>(٢)</sup>: كما نجد دراسات لعمليات كياوية كثيرة تتجاوز النطاق الذى فرضه حولها كثير من الباحثين فيها ، بأن جعلوها تتركز حول تحويل طبيعة معدن إلى معدن آخر .

ويقسم ابن سينا هذه الرسالة الهامة إلى تسعة فصول تبحث فى الجوهر المحتلط وفى طلب الصنعة وفى التركيب وفى غير المعدنيات وفى التدبير للتصعيد وفى إتمام العمل .

والمهم هو أن فيلسوفنا وإن سلم بإمكان صبغ المعادن ، فإنه ينكر إمكان تحويل بعضها إلى البعض الآخر . فهو يقول : أما ما يدعيه أصحاب الكيميا ،

<sup>(</sup>۱) الرازى: المباحث المشرقية ح ٢ ص ٢١٤

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : رسالة فى الإكسير = أمر مستور الصنعة = الكيمياء . وقد وجهها إلى الشيخ أب الحسن سهل بن محمد السهلي ( نسخة مصورة ) لوحة رقم ٥٥ -- ٧٧ ( ضمن مجموعة ) .

فيجب أن تعلم أنه ليس في أيديهم أن يقلبوا الأوضاع قلباً حقيقياً ، لكن في أيديهم تشبيهات حسية حتى يصبغوا الأحمر صبغاً أبيض شديد الشبه بالفضة ، ويصبغوه صبغاً أصفر شديد الشبه بالذهب ، وأن يصبغوا الأبيض أيضاً أي صبغ شاءوا ، حتى يشتد شبهه بالذهب أو النحاس ، وأن يسلبوا الرصاصات أكثر ما فيها من النقص والعيوب ، إلا أن جواهرها تكون محفوظة ، وإنما يغلب عليها كيفيات مستفادة بحيث يغلط في أمرها(١).

أنكر إذن ابن سينا إمكان الكيميا ، بمعنى إنكاره للتحول الكياوي عنده transmitation بين معدن وآخر (۲) . وعلى ذلك تكون أعمال الكياويين عنده أعمالا باطلة شأنها شأن أعمال المشتغلين بالتنجيم . إذ أن ما يخلقه الله تعالى بواسطة الطبيعة تعجز عنه الصناعة (۲) . وإنكاره هذا قائم على الفصل بين جوهر كل معدن والمعدن الآخر (٤) ، والتمييز بين شيء يعد أصليبًا لهذا المعدن أو ذلك ، وشيء يعد غريباً عليه أو قوة غريبة . فلا سبيل إلى حل المزاج إلى المزاج الآخر ، أنواعاً ، بل هي عوارض ولوازم . أما صبغ المعادن أو إزالة الصبغة عنها فهو مكن، إذ لا يقوم برهان على امتناعه . والمهم هو إنكار تحويل معدن إلى معدن آخر ، مكن، إذ لا يقوم برهان على امتناعه . والمهم هو إنكار تحويل معدن إلى معدن آخر ، لأن تركيب كل واحد منها غير الآخر . يقول ابن سينا : « ويشبه أن تكون النسبة التي بين العناصر في تركيب كل جوهر ، غيرها في التركيب الآخر .

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ه م اف ه ص ۲۲ – ۲۳ ، دكتور توفيق الطويل : العرب والعلم ص ٤٢ ، وأيضاً : مصطنى لبيب : الكيمياء عند العرب ص ٩٤ – ٩٦ .

g. Sarton: introduction to the history of science vol. I p. 710, aldo Mieli: L (7)
Science Arabe et Son role da s l'evolution scienti que Mondiale. p. 133.

وأيضاً : دكتور إبراهيم مدكور : الكيمياء – مجلة الجمعية المصرية لتاريخ العلوم ص ٦١ – ٦٢ ( عدد خاص بابن سينا ) .

<sup>(</sup>٣) ابن سينا : رسالة في إبطال أحكام النجوم ص ١٥

<sup>(</sup>٤) على الرغم من أن ابن خلدون من الذين ينكرون إمكان الكيميا ، إلا أنه ينقد فيلسوفنا ابن سينا ، ونقده قائم على أن استحالة الكيميا لاتكون فى جهة اختلاف فيمول المعادن كما ذهب ابن سينا، ولا من الطبيعة ، وإنما الاستحالة قائمة على تعذر الإحاطة وقصور البشر عنها (المقدمة ح ٤ ص ١٢٢٢)

ما يراد إحالته إليه . وليس ذلك مما يمكن بأدائه حفظ الاتصال ، وإنما يختلط به شيء غريب أو قوة غريبة »(١) .

فابن سينا إذ ينكر إمكان الكيميا ، نجده يعتمد على الكثير من الحجج التي سبقه إليها مفكرون بينوا هذه الحجج في كتبهم ، وسارع المقرون بإمكانها إلى الرد على هذه الحجج . ويتبين ذلك تماماً إذا رجعنا إلى المباحث المشرقية لشارحه الرازي (٢)، إذ نجده يشير إلى حجة حجة مبيناً استفادة ابن سينا منها ، وكيف اهتم بالرد على كل حجة منها : نقول هذا لكى ندلل على أن السبب الأساسي في إفاضة فيلسوفنا في دراسة هذه المشكلة من كل زواياها ، إنما كان تساؤل الكثيرين من مفكرى عصره حول إمكانها أو عدم إمكانها .

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ه م ا ف ه ص ٢٣ . وانظر في هذا المني أيضاً : رسالة ابن سينا في الفعل والانفعال ص ١٠ . ويذهب الدكتور محمد يحيى الهاشمي إلى أن ابن سينا من ناحية واحدة لا يقر بانقلاب المعادن ، لأنه كعالم طبيعي لم يستطع ذلك فعلا ، ولكنه كفيلسوف ومفكر لم يصر على هذا الجمود . بمعنى أنه واقعى لعدم تمكنه فعلا من قلب جوهر المادة وغيبي لعدم إصراره على الجمود (مجلة الكتاب ص ٢٧٤ – أبريل سنة ١٩٥٧) .

ولسنا ندرى كيف توصل الدكتور الهاشمى إلى هذا الرأى . من جانبنا لانريد التمييز بين موقفه كعالم طبيعى وبين موقفه كفيلسوف ، فى دراسته لهذا الموضوع ، إذ أنه ــ فى أكثر من موضع ـــ كشف عن خطأ القائلين بإمكان التحويل .

<sup>(</sup>٢) الرازى: المباحث المشرقية ح٢ من ص ٢١٤ إلى ص ٢١٨

## ثالثاً : تفسير الظواهر التي تحدث فوق الأرض (ميتيور ولوجيا) :

قلنا فيا سبق إن ابن سينا إذا كان يقسم الكائنات إلى كائنات فيها حياة وكائنات ليس فيها حياة ، فإن القسم الأخير يمكن تقسيمه إلى قسمين : قسم يفسر الظواهر التي تحدث فوق يفسر الظواهر التي تحدث فوق الأرض .

وإذا كنا قد درسنا فيما سبق، القسم الأول الذى هو أدخل فى باب الجيولوجيا، فإننا سنوضح فيما يلى أهم العناصر والأسس الخاصة بالقسم الثانى الذى يتعلق بالآثار العلوية . وهى التى تقع ما بين تحت فلك القمر وما فوق فلك القمر (١١).

ونود أن نشير إلى أن ابن سينا إذا كان قد اتبع فى القسم الأول مهج الملاحظة والتجربة ، فإننا سنجد هذا المهج أيضاً مطبقاً فى تفسيره الذى يحاول دراسة هذه الآثار العلوية .

كما نود أن نشير أيضاً إلى أننا سنجد عند فيلسوفنا ، كما هو الشأن عند رجال العلم فى العصور القديمة وخاصة أرسطو<sup>(٢)</sup>، تشابكاً بين الجيولوجيا وبين الظواهر الجوية . مثال ذلك أن تفسير ابن سينا لوجود الزلازل والانفجارات البركانية ، وهو من الأبحاث الجيولوجية ، يرتبط عنده بتفسير للرياح وآثارها ، وخاصة الرياح فى جوف الأرض ، وكيف أنها تسخن بفعل الاحتكاك والاضطراب الذي يؤدى إلى الانفجارات . وعلى هذا فإنه من الطبيعي الربط بين الرياح التي فوق الأرض ( جيولوجيا) وبين الرياح التي تحت الأرض ( جيولوجيا) . وقد سبق لنا أن بينا كيف أن فيلسوفنا يفسر تكون الأحجار والمعادن بفعل الرياح والأبخرة ، وأن منها ما يتولد عنه المعادن والأحجار التي لاتذوب ، ومها ما يتولد عنه المعادن القابلة للانصهار .

بعد هذه الإشارات ، نقول إن ابن سينا يدرس في هذا القسم بعض الظواهر

<sup>(</sup>١) يقول الكندى فى رسالته فى الجواهر الحمسة ص ١٢ : « فالأشياء التى تكون فى الأرض هى كالأمطار هى كالأمطار والتى تكون فوق الأرض هى كالأمطار والضباب والبروق والرعود و بقية العوارض التى فى الجو».

<sup>(</sup>٢) سارتون : تاريخ العلم – جزء ٣ ص ٢٩٩ من الترجمة العربية .

العلوية كالسحب وقوس قزح والهالة والرياح . . . إلخ (١) . وسنبين بإيجاز فيما يلى الأسس العامة لدراسته هذه الظواهر ، مركزين كما قلمنا على مشاهداته وتجاربه التى تعد عندنا دليلا ودليلا قوياً على الاتجاه العلمى لفيلسوفنا ، وكيف أنه كان يستقرئ الظواهر ويفسرها على ضوء مشاهداته وتجاربه .

#### ١ – السحب: أسبابها وبيان علاقتها بغيرها من الظواهر الجوية:

يبين لنا فيلسوفنا بادئ ذى بدء كيفية تولد السحاب ، فيذهب إلى أنه جوهر بخارى متكاثف طاف فى الهواء . وهذا الجوهر البخارى كأنه متوسط ما بين الماء والهواء ، وعلى ذلك فإنه لايخلو إما أن يكون ماء قد تحلل وتصعد ، أو يكون هواء قد تقبض واجتمع . وقد يعرض تكون السحاب من كلا الوجهين جميعاً (٢).

يتولد السحاب إذن في رأى ابن سينا ، ، إما من الحبواء أو الماء أو منهما معاً . وهو يدلل على ذلك بمشاهدات غاية في الأهمية . فإذا كان ينسب السحاب إلى الحبواء ، فإنه يقول إنه كثيراً ما شاهد الحواء يبرد في أعالى الجبال الباردة فينقبض بعد الصحو سحاباً دفعة ثم يثلج . وأنه قد شاهد هذا بجبل طبرستان عند ويمة وبجبال طوس (٣).

و إذا كان ابن سينا يدلل على كونه من الهواء من ، فإنه يدلل أيضاً على تكونه من البخار بذكر مشاهدته له . وهذه المشاهدة التى سنذكرها الآن عن كتاب الشفاء ، استرعت انتباه الرازى فى مباحثه المشرقية (١)، ولم يستطع روزنتال أن

<sup>(</sup>۱) لا بد لنا من الإشارة في هذا المجال إلى تأثر فيلسوفنا ببحوث كثير من المفكرين الإسلاميين الذين سبقوه وخاصة الكندى . ويمكن بيان ذلك إذا رجعنا إلى « رسالة الكندى في العلة التي لها تكون بعض المواضع لاتكاد تمطر » من ص ٢٩ إلى ص ٧٥ ح ٢ من رسائل الكندى الفلسفية ، « رسالة في علم كون الضباب » من ص ٢٧ إلى ص ٧٥ ح ٢ ، « رسالة في علمة الثلج والبرد والبرق والصواعق والرعد والزمهرير» من ص ٧٩ إلى ص ٨٥ ح ٢ ، « رسالة في العلمة التي لها يبرد أعلى الجو و يسمخن ماقرب من الأرض » من ص ٧٩ إلى ص ٨٥ ح ٢ ، « رسالة في العلمة التي لها يبرد أعلى الجو و يسمخن ماقرب من الأرض » من ص ٨٩ إلى ص ٨٥ ح ٢ ، «

<sup>(</sup> ۲ ) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ه م ۲ ف ا ص ٣٥ ، الغزالى : مقاصد الفلاسفة – ص ٣٥ ، الغزالى : مقاصد الفلاسفة – ص ٣١ – ٣٧ وأيضا : النجاة ص ١٥٥ من التقسم الطبيعي .

<sup>(</sup>٣) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات بن ه م ٢ ف ١ ص ٣٥

<sup>(</sup>٤) فخر الدين الرازى : المباحث المشرقية حص ١٧٣

يستخرجها من كتاب الشفاء قائلا: لست أعلم الآن إذا كانت قد فاتتنى هذه الفقرة عند ما قرأت الجزء الذي يعنى بالطبيعيات من كتاب الشفاء ، أو أن خبر الرازى منقول عن مصنف آخر من مصنفات ابن سينا(١).

يقول ابن سينا: « وهذا البخار ليس يحتاج في كل مرة أن يبلغ الموضع البارد الشديد البرد في الجو ، فقد شاهدنا البخار وقد صعد في بعض الجبال صعوداً يسيراً حتى كأنه مكبة موضوعة على وهدة تحتها قربة ، إحاطة تلك الوهدة لا يبلغ نصف فرسخ . وكنا نحن فوق تلك الغمامة في الصحو ، وكان الجو خريفياً ليس بذلك البارد جداً ، فكان أهل القرية يتمطرون من تلك الغمامة . فعلمنا أن البخار كثيراً ما يؤدى به تكاثفه وتواتر مدده و بطء حركته المصعدة إياه إلى فوق ، فيحوج إلى أن يتكاثف ويقطر مثل المعصور» (٢).

وهكذا ينسب ابن سينا تكون السحاب نتيجة للبخار . وهو يستدل على ذلك بكثرة المطر بأرض الحبشة مع حرارتها ، إذ أن ذلك يكون نتيجة لاندفاع الأبخرة إليها وانضغاطها في جبالها وهي بين يدي رياحها . وعلى ذلك كثيراً ما تتصعد الأبخرة وتعلو إلى حيز البارد من الهواء فتبرد ، ويعنى ذلك انفصال ما ينفصل عنها من الدخان الحار اليابس ، إذ أنه شاهد ذلك الانفصال على بعض قمم الجبال (٣).

### ٢ - الهالة وقوس قزح:

بعد أن فسر لنا ابن سينا كيفية تكون السحاب ، وكيف أن ذلك عنده يرجع إما إلى الهواء أو البخار أو هما معاً ، مدللا على كل ذلك بمشاهداته ، ينتقل إلى تفسير السبب الفاعل للهالة وقوس قزح وما يشبههما من ظواهر علوية .

وهو يرى أن هذه كلها خيالات تتكون فى الجو ومعنى الخيال هو أن يجد الحس شبح شيء مع صورة شيء آخر ، كما نجد صورة الإنسان مع صورة المرآة ، ثم لا يكون لتلك الصورة انطباع حقيقى فى مادة ذلك الشيء الثانى الذي يؤديها ويرى معها . كما أن صورة الإنسان لا تكون منطبعة بالحقيقة ولاقائمة فى المرآة ، وإلالكان

<sup>(</sup>١) روزنتال : مناهج العلماء المسلمين فى البحث العلمي – ص ١٧٧ من الترجمة العربية .

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : الشفاء - الطبيعيات ن ه م ٢ من ا ص ٣٥

<sup>(</sup>٣) ابن سينا : الشفاء - العلبيعيات ن ه م ٢ ف ا ص ٣٥ - ٣٦

لها مقر معلوم ، ولما كانت تنتقل بانتقال الناظر فيه ، والمرئي ساكن (١) :

وبعد أن يبين لنا ابن سينا معنى الخيال بناء على رأيه فى أن الهالة وقوس قزح وغيرهما أشبه ما تكون بالخيالات ، ينتقل إلى تعريف كل من الهالة وقوس قزح وتفسير وجودهما . فيقول إن الهالة دائرة بيضاء تامة أو ناقصة ترى حول القمر وغيره ، إذا قام دونه سحاب لطيف لا يغطيه ، لأنه يكون رقيقاً (٢) .

ويخبرنا فيلسوفنا بكثير من المشاهدات التي رآها ، فهو قد رأى حول الشمس عام ٣٩١ ه ، هالة تامة في ألوان قوس قزح وأخرى ناقصة : ثم رأى بعد ذلك بعشرين عاماً ، هالة تطيف بالشمس فيها قليل قوسية خفية ، وسبب ذلك يرجع إلى كثافة السحاب وإظلامه . كما أنه رأى بهمذان هالة حول القمر قوسية اللون، وكان ذلك لأن السحاب كان أغلظ فشوش في أداء الضوء (٣) .

هذا عن الهالة ، أما قوس قرح فإن ذلك يمكن أن تقع عليه المشاهدة (٤). وابن سينا نفسه طالما رأى هذا القوس فهو يقول : وقد رأيت القوس مرة وهي مرتسمة في الجو الصحو قدام جبل ، إلا أن ذلك الجو رطب مائي من غير ضباب ولا شيء، وكان موضعه ما بيننا وبين الجبل لايزيد عليه ارتفاعه : ورأيت مرة أخرى قوسين عظيمتين تلي ذروتيهما وأوسط حدبتيهما سحاب ، ويلي طرفيهما جبال ،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ف ٢ ص ٠٠٠. ويعرض علينا ابن سينا المذاهب الى حاولت تفسير إدراك البصر لهذه الأشباح ، مبيناً مافيها من أوجه الخطأ . وهذه المذاهب ثلاثة : (أ) مذاهب أصحاب الشعاعات الذين يقولون بخروج شعاع من البصر (ب) مذهب الطبيعيين الحصلين الذين لايقولون بخروج شعاعات من البصر ، بل من شأن المرى إذا قابل البصر وبينهما مشف والمرئى مضيى، بالفعل ، أن صورته تتشبح في المين ، دون أن يخرج شيء من العين كما يقول أصحاب المذهب الأول . (ح) المذهب القائل إن شبح المرئى يتصور كما هو في المرآة، فإذا رؤيت المرآة بالمحاذاة ، رؤى أيضاً الشبح المنطبع فيها . ويقول ابن سينا عن هذا المذهب إنه مضطرب لاحقيقة له . ويمكن الرجوع لمعرفة نقده لهذه المذاهب إلى : الشفاء – الطبيعيات ن ه م ٢ ف ٣ ص ٤١ – ٢٤

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٥٥ ٢ ف ٣ ص ٤٧ ، الهداية لابن سينا – لوحة رقم ٢٤ ، النجاة ص ١٥٤ . وتفسيره يقترب من تفسير أرسطو :

Meteorologica, B III, 2, 372 b.

<sup>(</sup>٣) ابن سينا: الشفاء -- الطبيعيات ن ه م ٢ ف ٣ ص ٩٩ - ٠٠

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص ٥٠ – ١٥. وقد ذكر ابن سينا في هذا المجال، مشاهدات كثيرة جداً تحاول تفسير قوس قزح. ويمكن الرجوع لمعرفة هذه المشاهدات، إلى نفس المصدر السابق ص٢٥–٥٧

فیری کل واحد منهما کأنه مرتسم علی الجبل وعلی السحاب ، وذلك لأن البصر لايفرق بين شفيفه و بين ما خلقه ، فيری كأنه ملتصتی به(۱) .

## ٣ – الرياح:

بعد أن درسنا تفسير ابن سينا للسحب والهالة وقوس قزح ، ننتقل إلى بيان تفسيره للرياح ، وكيف يربط بين الرياح والأمطار .

فهو يرى أن المطر إذا كان يتولد عن البخار الرطب ، فإن الريح وما يجرى مجراها تتولد عن البخار اليابس الذى هو الدخان ، فادتهما مختلفتان . والدليل على ذلك أنهما فى أكثر الأمر يهانعان . والسنة التي يكثر فيها المطر لكثرة البخار الرطب تقل الرياح ، والسنة التي تكثر فيها الرياح تكون سنة جدب وقلة مطر . ولكن رغم ذلك ، نجد أنه كثيراً ما يعين المطر على حدوث الريح بأن يبل الأرض ويساعدها على أن يصعد منها دخان . كما أن الريح أيضاً كثيراً ما تعين على تولد المطر بأن تجمع السحاب أو بأن تقبض برودة السحاب إلى باطن .

أما الزوابع ، فإن أكثرها من الرياح السحابية الثقيلة الرطبة التى تندفع إلى فوق فتصدم سحابة فتلويها وتصرفها فتستدبر نازلة . وربما كانت الزوبعة من مادة ريحية هبطت إلى أسفل وقرعت الأرض ثم انثنت ، فلقيتها ريح أخرى من جنسها كما قد تحدث الزوبعة فى تلاقى ريحين شديدتين أو غير شديدتين . كما أن الزوبعة قد تكون شديدة قوية ثابتة تقلع الأشجار وتختطف المراكب من البحر ، كما أنها تشتمل على طائفة من السحاب بحيث نراها كأنها تنين يطير فى الجور (٢) .

# الرعد والبرق والصواعق : أسباب كل منها وأوجه الشبه والاختلاف بين كل ظاهرة والأخرى :

بعد أن أعطانا ابن سينا تفسيراً للرياح وارتباطها بالمطر ، وبين أنواع الزوابع وكيف تختلف شدة وضعفا ، أخذ في بحث عدة ظواهر كالرعد والبرق والصواعق ،

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ه م ٢ ف ٤ ص ٥٢

 <sup>(</sup>٢) ابن سينا : الشفاء - الطبيعيات ن ٥ م ٢ ف ٤ ص ٥٨ - ١٦ وأيضاً : الهداية - نسخة مصورة - لوحة رقم ٥٦

إذ يرى أن البحث فيها متصل بالبحث في الرياح .

فهو يذهب إلى أن الريح إذا عصفت فى الهواء الرقيق اللطيف سمع لها صوت شديد ، وأكثر من ذلك الصوت يكون فى السحاب الكثيف ، وبهذا نسمع لله صوت الرعد .

وهو فى رسالة طريفة له تسمى « فى ذكر أسباب الرعد والبرق» ، يبين لنا أن الأرعاد تكون عن أسباب سبعة ، ويذكر لنا هذه الأسباب السبعة موضحاً إياها بتجارب ومشاهدات غاية فى الدقة (١) :

أما البرق ، فإن سببه يرجع إلى البخار المتولد منه الغمام يصحبه بخار دخانى ، وهذا الدخان لطيف منهي للاشتعال ، ويشتعل بأدنى سبب مشعل . ويمكن أن تحيله الحركة الشديدة والانضغاط إلى حرارة مفرطة ، فيشتعل لهذه العلل ناراً ويستحيل برقاً (٢) . وهو فى رسالته التى أشرنا إليها يوضح لنا أيضاً ظاهرة البرق قائلا إن لها أسباباً أربعة (٣) .

هذا عن سبب كل من الرعد والبرق ، ولكن ما هي الصلة والاختلاف بينهما ؟ وهل يعد كل واحد منهما سبباً للآخر ؟ يرى ابن سينا أنه قد يكون هناك رعد بغير برق . ومرد ذلك عنده ثلاثة أسباب: فإما أنه ليس في الغمام نار مستكنة ، وإما لأن فيها ناراً يسيرة ، وإما لأنها تكون كثيرة إلا أنها لاتستطيع الخروج لكثافة الغمام ، فإن ذلك إذا كان كذلك حدث الرعد لتحدث الغمامة واحتكاكها ولم يحدث البرق (٤) .

ويواصل فيلسوفنا دراسته لهذه الظواهر محاولا تفسيرها ملتجمًا إلى ما يشاهده . فيبين لنا أنه قد يكون هناك برق بلا رعد<sup>(٥)</sup> ، كما يذكر الأسباب التي بها يسبق البرق الرعد<sup>(٦)</sup> .

<sup>(</sup>١) ابن سينا : رسالة في ذكر أسباب الرعد والبرق ص ٢ – ٣

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات نه م ٢ ف ه ص ٦٧ – ٦٨ وأيضاً : عيون الحكة – القسم الطبيعي ص ٣٤ –

<sup>(</sup>٣) رسالة في أسباب الرعد والبرق ص ٣

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص ٣ -- ٤

<sup>(</sup> ه ) المصدر السابق ص ۽

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ص ٤ - ه

كما يقول إن البرق يُرى، والرعد يُسمع ولا يُرى . أما إذا كان حدوثهما معاً رُوى البرق فى الآن وتأخر سهاع الرعد ، لأن مدى البصر أبعد من مدى السمع ، فإن البرق يحس فى الآن بلازمان ، والرعد الذى يحدث مع البرق يحس بعد زمان .

هناك إذن صلة بين كل مهما ، إذ سببهما فى أكثر الأحيان ، حركة الريح التى تحدث صوتاً وتشتعل اشتعالاً : وربما كان البرق أيضاً سبب الرعد . دليل هذا عند فيلسوفنا ، أن الريح المشتعلة تطفأ فى السحاب ، فيسمع لانطفائها صوت بعده بزمان . وسبب حدوث ذلك الصوت أنه ينتج عن التفاعل بين النار والرطوبة حركة عنيفة سريعة تكون هى سبب الصوت (١)

أما الصاعقة ، فإنها تختلف عن كل من البرق والرعد . إذ أنها ريح سحابية مشتعلة لاتحدث بسرعة فائقة كالبرق الذى لايبقى شعاعه زماناً يعتد به ، بل إنها ريح سحابية مشتعلة تنتهى إلى الأرض ، لاضوؤها فقط ، بل جرمها المشتعل الذى يضطره ثقله إلى أن يأخذ جهة الأرض . كما أنه يوضح لنا اختلاف ناريتها عن النار التى نستعملها ويبين لنا أسبابها(٢) .

وهذه الصواعق – كما يرى ابن سينا – تختلف شدة وضعفاً بمعنى أن قوامها مختلف ، فربما كانت صاعقة خفيفة ، وربما كانت مؤثرة فيا يقوم فى وجهها ، بحيث تنفذ فى الأجسام المتخلخلة ولكنها لاتحرقها ولا تترك فيها أثراً . وربما كانت أغلظ من ذلك ، بحيث تذيب بعض الأجسام المتكاثفة ، وتترك أثر سواد . وأخيراً قد تكون شراً من ذلك ، بأن تكون من مادة كثيفة وهذه تعد أخطر الصواعق .

ومن هذا كله يمكن القول بأن الصواعق عبارة عن ريح سحابية مشتعلة ، وربما أطفئت هذه الصواعق فيؤدى هذا إلى استحالتها أجساماً أرضية . وإذا حدثت صاعقة ، فلابد فى أكثر الأحيان أن تتقدمها ريح (٣) .

<sup>(</sup>۱) ابن سينا – الشفاء – الطبيعيات نه م ، ۲ ف ه ص ٦٨ – ٦٩

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : فى ذكر أسباب الرعد والبرق ص ٤ – ٥

<sup>(</sup>٣) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن٥م٢ ف٥ ص ٧٠ – ٧١ وأيضا : الهداية – لوحة رقم ٦٦

وهكذا يمضى ابن سينا فى تفسير الظواهر الجوية . وهو يحاول جهده الاستدلال بكثير من المشاهدات والتجارب . أحياناً يقوم بملاحظة سريعة قام بها فى ظروف عادية ، وأحياناً يقدم لنا ملاحظة منهجية علمية تقوم على التجارب ، التى وإن كانت تجارب أولية ، إلا أنها تجارب لايعوزها الصدق . وإذا قيل بأن المنهج الاستقرائى يقوم على البحث والكشف ويتطلب الملاحظة والتجربة ، فإننا لانتردد فى القول بأن فيلسوفنا قد أدرك طرفاً من هذا المنهج وحاول الاستفادة منه . صحيح أنها محاولة مبدئية ، ولكنها تعتبر سمة مميزة لهذا القسم من فلسفته الذى بدرس فيه الكائنات الملاحية والكائنات الحية .

# الفصل الثاني

#### النيات

### أولا : تمهيد : المبادئ التي توجه دراسته للنبات :

بالانتقال من الفصل الأول إلى الفصل الثانى ، نكون قد انتقلنا من دراسة فيلسوفنا للكائنات اللاحية إلى دراسته للكائنات الحية ، وإذا كنا قد قسمنا دراسته للكائنات اللاحية إلى قسمين أساسيين هما تفسيره للظواهر التي تحدث جهة الأرض أي ما نسميه بالظواهر الجيولوجية من جبال ومعادن وزلازل وبراكين ، والظواهر التي تحدث فوق الأرض ، أي ما نسميه بالظواهر الجوية العلوية أو الميتيورولوجية ، وهي تلك الظواهر التي يقول فيلسوفنا عنها ، إنها تحدث فيا بين تحت فلك القمر وما فوق القمر ، وذلك كالهالة وقوس قزح والرعد والبرق . . . إلخ ؛ فإن دراسته للكائنات الحية يمكن تقسيمها إلى ثلاثة أقسام رئيسية هي النبات والحيوان والنفس الإنسانية .

ونود أن نشير إلى أن ابن سينا يقدم دراسته للنفس على دراسته للنبات والحيوان ، إذ أن الكائنات الحية تتدرج تصاعدياً بحسب وظائف النفس في كل من هذه الأجناس، أى أن النظر في النفس أعم من النظر في النبات والحيوان (١). فهو يرى أن الاسطقسات إذا تركبت تركيباً أقرب إلى الاعتدال ، حدث النبات وشارك الحيوان في قوة التغذية والتوليد وله نفس نباتية ، وهي مبدأ استبقاء الشخص بالغذاء وتنميته به واستبقاء النوع بالتوليد . فلها إذن قوة غاذية من شأنها أن تحيل جسماً شبيها بجسم هي فيه بالقوة إلى أن يصبح شبيها به بالفعل لتسديد بدل ما يتحلل . وقوة نامية يزيد بها الجسم طولا وعرضاً وعمقاً حتى يستطيع بلوغ تمام نشوئه . وقوة مولدة تولد

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء - الطبيعيات ن ٤ م ١ ف ١ ص ٢٢٦

جزءاً من الجسم الذي هي فيه ، يصلح أن يكون عنه جسم آخر بالعدد ولكنه مثله بالنوع (١).

معنى هذا أن هذه الكائنات إذا كانت تتميز بالحياة ، فإن مرد ذلك هو النفس التى تعطيها حياتها ، أى أن النباتات والحيوانات متجوهرة الذوات عن صورة هى النفس ومادة هى الجسم والأعضاء . وهذا هو ما دفعه إلى تقديم البحث فى النفس على البحث فى النبات والحيوان ، طالما أن ما يميزها هو النفس التى تميزها عن الكائنات التى ليس فيها حياة . يقول ابن سينا : « فلأن نقدم أمر النفس ونؤخر تعرف أمر البدن ، أهدى سبيلا فى التعليم من أن نقدم تعرف أمر البدن ونؤخر تعرف أمر البدن فى معوفة الأحوال البدنية ، المبدن ونؤخر من معوفة الأحوال النفسانية» (٢) .

ابن سينا يقدم دراسته للنفس على دراسته للنبات والحيوان . ولكن ما يدنعه إلى ذلك هو أمر تعليمي محض ، بمعنى أن فهم الحياة لابد أن يسبقه فهم النفس التي تصدر عنها هذه الحياة ، وكيف أن هذه الحياة تختلف في مراتبها من النبات إلى الحيوان إلى الإنسان .

نقول إن تقديم فيلسوفنا لدراسة النفس إذا كان مبعثه التعليم فقط ، فإننا نجد أنه ليس من الخطأ تقديمنا لدراسة النبات في هذا الفصل ، ثم نتلوه بدراسة الحيوان ، وأخيراً دراسة النفس على اختلاف أنواعها ، بشرط أن يكون واضحاً لنا بادئ ذي بدء ، أن ما يميز هذا النوع من الكائنات عن غيره من الكائنات التي سبق لنا دراسها في الفصل الأول من هذا الباب ، إنما هو الحياة التي مصدرها النفس ، والتي سنبين أنواعها واختلاف كل نوع منها عن الآخر في الفصل الرابع من هذا الباب . إذ أن الترتيب الذي اتبعه في دراسة الموجودات الطبيعية يقوم على أساس التدرج من أبسط الأشكال إلى أكثرها تركيباً . من كائنات لاحية إلى أكثرها تركيباً . من كائنات لاحية إلى كائنات فيها حياة ، ومن هذه الكائنات يبدأ بالنبات ثم الحيوان ثم الإنسان،

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : النجاة – القسم الطبيعي ص٧ه١، عيون الحكمة ال القسم الطبيعي ص٥٥، Dânesh - Nâme, tome II, physiqe, p. 5 & 55.

وأيضاً : الغزالي : مقاصد الفلاسفة ص ٣٧ من القسم الطبيعي

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ١ ف ١ ص ٢٧٧

أى هذه الكائنات التي تتدرج تصاعديثًا بحسب وظائف النفس في كل مها ، وتكوّن مملكة النبات ومملكة الحيوان ومملكة الإنسان .

وعلى كل من النبات المن التغيير في الترتيب : فهو يقول : « من شاء أن يغير هذا الترتيب ، فعل بلا مناقشة لنا معه »(١) .

بعد هذا التبرير لتقديم دراسة النبات والحيوان على دراسة النفس ، نقول إننا إذا كنا قد بينا أن منهج ابن سينا في دراسة للكائنات اللاحية هو إلى حد كبير منهج العالم الذي يتسم بالملاحظة والمشاهدة وإجراء التجارب ، والاقتناع بأن القضايا التي نصل إليها لاتثبت بالاستدلال ، بل تستقرأ من ملاحظة الأنواع العديدة من الكائنات الجزئية ؛ فإننا سنجد هذا المنهج مطبقاً إلى حد كبير على دراسته للنبات ، إن دراسته للنبات سواء ما كان منه حياً طرياً شاهده في الطبيعة ، وجعل الموضع الأساس لدراسته كتاب الشفاء ، أو ما كان منه جافاً شاهده عند العطارين ، ودرسه أساساً في الكتاب الثاني من القانون وموضوعه الأدوية المفردة . نقول إن دراسته هذه سواء في جانبها النباتي أو جانبها الصيدلي، تقدم لنا أكثر من دليل على اتباع فيلسوفنا لهذا المنهج .

كما سنلاحظ تأكيداً أكثر على النظرة الغائية . وهذه النظرة وإن كانت قد اختفت فى المهج العلمى الحديث ، إلا أن ابن سينا لم ينس أنه بالإضافة إلى كونه عالماً ، فإنه فيلسوف أيضاً ، يبحث فى الكائنات الجزئية متأثراً بما سبق أن قرره من وجود علة غائية للموجودات بها تكتمل عللها المادية والصورية والفاعلة ، بحيث يكون فهمه للكائنات ، كما هو الحال عند أرسطو ، قائماً على إدراكه لكننه غايتها ونشوئها وارتقائها ، وبحيث يكون تطور الكائنات ليس قائماً على علل مادية فحسب ، بل بسبب علل غائية أيضاً .

ولكننا نود أن ننبه إلى أن نظرته الغائية وإن كان العلم الحديث كما قلنا يستبعدها ، إلا أنها قائمة على أسس قد يكون لها مبرراتها عند ابن سينا ، بمعنى أنها تتكامل مع الآلية ولا تقوم منفصلة بذاتها كما هو الشأن عند أفلاطون

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٤م ١ ف ١ ص ٢٢٦

مثلا إلى حد كبير فى نظرية المثل . فنى الوقت الذى يقدم لنا فيه ابن سينا غاية ظاهرة من الظواهر ، فإن إقراره لهذه الغائية قائم على دراسة دقيقة ، بحيث أنه فى بعض المواضع يشعرنا بتقديم الآلية على الغائية (١) .

هذا بالإضافة إلى أنه رجل يؤمن بالعناية الإلهية ، ولا مفر أمام من يؤمن بهذه العناية ، إلا أن يقرر وجود النفس ، وهذه النفس فيها شيء إلهي . وهذا هو السبب فيما يبدو لنا في تركيزه على العنصر الغائى في دراسته للكائنات الحية .

ولكن هل انساق فيلسوفنا أمام هذه الأفكار بحيث طغت على بحثه لهذه الكائنات الجزئية الحية ؟ سنجد أن هذه الأفكار إذا كانت متغلغلة فى دراسته هذه على النحو الذى تؤذن به دراسته لعلل الموجودات وغائيها ، إلا أن دراساته هذه — كنا سنبين — لاتنساق أمام هذه الأفكار بحيث إننا سنجد بحثاً يتمثل فيه الغاية القائمة على أسس علمية ، لا الغاية التى تجرف فى تيارها أسساً علمية محددة ينبغى أن يلتزم بها الباحث فى الدراسات التى يقوم بها .

على ضوء هذه المبادئ التي أشرنا إليها هنا ، والتي ترتكز على نقطتين هما عندنا النقطتان الأساسيتان اللتان سنجدها في بحثه وهي تركيزه على المشاهدة والتجربة من جهة ، والتزامه بأصول قررها في بيانه لمبادئ الموجودات وعللها من جهة أخرى ، سنبين أهم النواحي التي يشملها بحث ابن سينا في النبات ، وهو الذي يكون الفن السابع من موسوعته « الشفاء» ، بالإضافة إلى بعض المواضع في كتبه الأخرى ، وإن كانت موجزة غاية الإيجاز . والمهم هو أنه يتناول دراسة النبات في جميع النواحي ، فيحدثنا عن تولده وتغذيته وأعضائه في أول نشومها حتى تكتمل ، وكيف أنه يختلف باختلاف البلاد ، وما يتولد عنه من التمار والبذور والشوك . . .

<sup>(</sup>١) راجع نقدنا لفكرة الغائية في كتابنا «الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا» ص ١٨٣ ومابعدها.

### ثانياً: المقارنة بين المملكة النباتية والمملكة الحيوانية:

يبحث ابن سينا في التمييز بين النبات والحيوان عن طريق تولده وتغذيته وحركته وانتقاله. فهو يرى أن النبات قد يشاء كالحيوان ، في الأفعال والانفعالات المتعلقة بالغذاء ، إيراداً على البدن وتوزيعاً ، بمعنى أن الغذاء يدخل الحسم بطريقة واحدة ، ويتوزع على أجزاء النبات . فالنبات يحصل على غذائه عن طريق اجتذابه للغذاء بقوة ، ليست عن شهوة حسية ، تخص عضواً كما يخص الحذب عضواً ، وليس للحيوان فينتقل إليه بأن ينبسط وينقبض عنه ، وعلى ذلك فهو لا يحصل على غذائه إلا عن طريق ما يصل إليه .

فارق أساسى إذن بين النبات والحيوان ، إذا أدخلنا فى اعتبارنا مسألة الغذاء . الأول يحصل على ما يصل إليه ، وإذا كان ينتقل فإن تحركه نتيجة للنمو ، والثانى يتحرك وينتقل للحصول على غذائه .

أما الفارق الثانى بينهما فيمكن أن نتعرف عليه إذا كان هذا التمييز قائماً على مسألة الإحساس . فأبعد الناس عن الحق - كما يقول فيلسوفنا(١) - من جعل للنبات

(١) يتابع ابن سينا في نقده هذا ، أرسطو في كتاب النبات المنسوب إليه . إذ ذهب إلى نقد انكساغوراس وأنبا دوقليس اللذان يذهبان إلى أن النبات شهوة وحساً ولذة وألما .

De plantis, B II, 1, 8 15 A.

ونود أن نشير إلى أن هناك اختلافات كثيرة حول كتاب النبات ، وهل هو لأرسطو أم لنيقولاوس الدمشق . ولايتسع المجال أمامنا الآن لسرد هذه الاختلافات التى نجدها مبسوطة فى تصدير الدكتور عبد الرحمن بدوى لنشرته العربية لكتاب النبات ص ٤٧ – ٥٣ ، والتى سبق لآرثر آربرى نشره فى ثلاثة أعداد من مجلة كلية الآداب – جامعة القاهرة – مجلدا ح ١ – مايو ١٩٣٣ – مجلد ١ ح ٢ – ديسمبر سنة ١٩٣٣ – مجلد ٢ ح ١ – مايوسنة ١٩٣٣ ، سارتون : تاريخ العلم ح ٣ ص ١٧٩ – ٢٨٠ من الترجمة العربية ،

Forester (E.S): His preface to the English translation of De plantis vol. VI,,

Hamelin: Le systeme d'aristote p. 30 - 326 D. Ross: aristotle p. 12.

ولكننا نود أن نقول إنه سواء صح أن هذا االكتاب لأرسطو ، وأن دور نيقولاوس هو التفسير فقط ، أوكان الكتاب نفسه لنيقولاوس الدمشق ، فإن مايعنينا هو القول! بأن الطابع الأرسطى ظاهر ظهوراً واضحاً في ثنايا هذا الكتاب ، يحيث لايحتاج إلى تأكيد . وإذا كان ابن سينا قد تأثر به سواء من حيث ترتيب موضوعات كتابه ، أو بعض المعلومات التي استقاها منه ، فإن هذا يشهد على بروز الحانب الأرسطى عند فيلسوفنا .

مع الحس عقلا وفهماً . إنه لاسبيل له إلى الهرب عن ضار والطلب لنافع . وإذا كان التصرف فى الغذاء يسمى حياة ، فيمكن أن يقال إن للنبات حياة . أما إذا قلنا إن من شرط الحياة أن يكون معها إدراك وحركة ما إرادية ، فإنه لا يجوز أن نجعل للنبات حياة بأى وجه من الوجوه . إننا لو سلمنا بأن النبات يحس ، فإنه يخلو مما يتميز به الإنسان الراقى .

ويتفرع عن هذا الفارق الثانى ، مسألة النوم واليقظة فإذا كان النبات لاحس له ، فليس له نوم ولايقظة بخلاف الحيوان (١).

وإذا انتقلنا من هذين الفرقين إلى مسألة الذكورة والأنوثة ، وجدنا تشابهاً بين مملكة النبات ومملكة الحيوان . فابن سينا يبجث فى هذه المسألة ويؤيد ما ذهب إليه أرسطو – من بعض تحفظاته (٢) – من وجود جنسين فى النبات ، إلا أنه يمد بتفصيلات عن مسألة التلقيح والإخصاب ، بحيث يمكن القول بأننا لانجد بعضاً من هذه التفصيلات عند أرسطو .

فابن سينا – كما قلنا – يبحث فى مسألة وجود الجنسين فى النبات وهو لا يمانع فى القول بوجود ذكر وأنى فى النبات ، إذا عنينا بالذكر جسماً من شأنه أن يكون مبدءاً بوجه من الوجوه لتحريك مادة من المواد الموجودة فى مشاركة فى النوع ، أو مقاربة إلى صورة مثل صورته فى النوع أو مقاربة له ، وبالأنثى فيه المبدأ المنفعل القابل للصورة . أما إذا قلنا إن الذكر هو ما ينفصل عنه بأفعال يقوم بها جسم عن طريق آلات معدة له إلى قابل له ، وتكون الأنثى مقابلة له ، فتقبل تأثير الذكر وتستودعه ، فإن النبات لا يوجد فيه ذكر وأنثى ، فضلا عن أن فتقبل تأثير الذكر وتستودعه ، فإن النبات لا يوجد فيه ذكر وأنثى ، فضلا عن أن النبات ذكورة والأنوثة (٣) : وعلى ذلك يمكن أن نقول إن فى النبات ذكورة وأنوثة إذا قصدنا المعنى الأول دون الثانى .

وإذا كانت قوتا الذكورة والأنوثة في الحيوان تتلاقيان في أحد الشخصين ، كما يقع عند الحبل ، أو يتلاقيان ثم يفترقان كما يعرض للطيور إذا باضت ،

De plantis, B I, 2, 816 B

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن٧ م ١ ف ١ ص ٤ ، وأيضاً ؟

De plantis, B I, 2, 817 A. (Y)

<sup>(</sup>٣) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٧ م ١ ف ١ ص ٤

فإن حال البذور فى النبات هى على هذه الحال ، وإن كانت القوتان لاتتلاقيان فيها عن افتراق فى شخصين ، بل تحصلان لها من شخص واحد .

نوضح ذلك بحديث ابن سينا عن البذور وربطها بفكرة الذكورة والأنوثة . فإذا كان فى النبات ذكورة وأنوثة، فإن فيه شيئاً يقوم مقام الرحم والذكر وشيء يقوم مقام البيضة . فالثنايا التي نجدها فى عقد الأغصان والزرع تشبه الرحم ، والبذور تشبه البيض . دليل هذا أن الحس قد يميز فى البيض مبادئ يكون منها انبعاث القوتين الحجيمعتين . وقد تتميز فى الحس عن سائر أجزاء البيض ، وتكون كأنها فى البيض رحم ثان ، فكأن البيض غذاء لذلك الرحم (١)

وإذا كان ابن سينا بدراسته لظاهرة التلقيح والإخصاب في النبات يؤكد لنا من جهة ، وجه الافتراق ، ومن جهة أخرى ، وجه الاتفاق ، بين المملكة الحيوانية والمملكة النباتية ، فإنه أيضاً لكى يبين لنا الصلات بين كل الموجودات الحية ، يقرر أن النبات لأجل الحيوانات ، والحيوانات لأجل الإنسان . دليل هذا أن للنبات أجزاء تنفعها في حد ذاتها ككونها ذات عروق تأخذ منها غذاءها ، وبعضها للنبات أجزاء تنفعها في حد ذاتها ككونها ذات عروق تأخذ منه الإنسان كما استفاد به لينتفع بها غيرها من الحيوان ، وبعضها لكى يستفيد منه الإنسان كما استفاد به الحيوان .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٥ – ٣

### ثالثا : أعضاء النبات ومبادئ تغذيته :

في اسبق ، وجدنا ابن سينا حريصاً على التمييز بين المملكة النباتية والمملكة الخيوانبة ، وبيان أوجه التشابه وأوجه الاختلاف بينهما . وفي دراسته لأعضاء النبات ومبادئ تغذيته ، نراه يؤكد لنا أيضاً أوجه التشابه والاختلاف بينهما ، عيث يمكن القول بأن دراسته للنبات ترتكز على هذه المقارنات . ويمكن بيان ذلك في العناصر التي نوجزها في يلي .

١ - يحدثنا ابن سينا بأن الحيوان إذا كان له أعضاء أصلية متشابهة الأجزاء وأعضاء مركبة ، فإننا يمكن أن نميز في النبات بين أعضاء أصلية متشابهة الأجزاء كاللحاء والحشب واللباب الذي نراه في وسطه ، وبين أعضاء مركبة ، كالورق والزهر والأظافر للإنسان .

٧ - ثم يحدد لنا ابن سينا الفرق بين المرة والبذرة من حيث حاجة النبات إليها : فالأولى لا يحتاج إليها النبات في حميع أجزائها ليكون له أعضاء أصلية أو يكون لها توليد . وأما البذرة فإن النبات يحتاج إليها في جميع أجزائه ليكون له توليد . وهما إذا كانا يشتركان في كونهما أشباه الأعضاء ، فإنهما يفارقان المني ، إذ أن المني من أشباه الأخلاط . وإذا كان النبات متميز الأجزاء ، فإن أجزاءه تذهب معاً على العكس من أجزاء الحيوان .

٣ ــ الحيوان له حركة اختيارية ، وله أعضاء متميزة الأوضاع ، ولذلك نجده لايحتاج إلى كثرة الآلات للحصول على غذائه . أما النبات فإنه ثابت في مكان واحد ، ليس له حركة تماثل نوع حركة الحيوان ، ولذلك فإنه لو اقتصر على عرق واحد يأتيه الغذاء من جهته لأدى هذا إلى تحلله(١) .

٤ ــ النبات في اعتاده على البذرة في نموه يسيراً يسيراً، يشبه الحيوان في تغذيته. دليل هذا أننا نرى ولد الحيوان يتدرج في تغذيته ، فهو يتغذى أولا بدم الطمث في السرة إلى أن يستطيع التغذية عن طريق اللبن من الثدى بالإرادة ثم باللبن عن طريق غير الثذى ، حتى يصل إلى أن يحصل على غذائه عن طريق ما تنقله إليه

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٧ م ١ ف ٢ ص ٨ – ١٠

يده من الأغذية التى يصل إليها بإرادته . تغذيته الأولى إذن طبيعية مطلقة ، والثالثة طبيعية التولد إرادية التناول عن طريق استعمال عضو واحد ، والثالثة صناعية التولد إرادية التحصيل والتناول معاً .

هذا بالنسبة للحيوان ، ونستطيع أن نشابه — كما قلنا — بينه وبين النبات من بعض الوجوه . فالمبدأ المولد في النبات يهيئ من نفسه عرقاً صغيراً يمتص منه قليلا من المصاصة من الحارج لكي يعينه هذا على إنشاء الفرع والعرق القوى النافذ في الأرض . إنه يعتمد أولا على الموجود في محله وهو البذرة ، تماماً كاعتماد الطفل على السرة وهكذا يظل النبات ينمو تدريجياً تدريجياً حتى أننا نرى أن ما بداخل البذرة قد توزع في التوليد ، واقتربت من الفناء ، وانتعش النبات من خارج (١).

بهذا يكون ابن سينا قد درس أعضاء النبات وتغذيته ، مقيماً دراسته لهذه على أساس المقارنة بين المملكة النباتية والحيوانية . وهذه المقارنات وإن كان بعضها صواباً ، إلا أنها أغفلت فيا نرى كثيراً من النواحي التي أفسدت عليه دراسته للنبات إلى حد ما . إنه لم يستفد استفادة تامة من فارق أساسي بين أجزاء الحيوانات واللباتات وإن كان قد تنبه إليه . فإننا نعني بالجزء فيا يتعلق بالحيوان ، شيئاً ما ، حين يظهر يظل موجوداً حتى يفقد بسبب المرض أو الشيخوخة . أما في النبات ، فإن كثيراً من أجزائه مثل الأزهار والأوراق والثمار تتجدد وتموت كل سنة ، عيث يمكن القول إن النباتات تنمو نمواً جديداً كل سنة . إن عدد الأجزاء في النبات غير محدود ودائم التغير ، مخلاف الحيوان الذي يكون محدوداً ودائماً.

غفل ابن سينا — فيما نرى — عن الاستفادة من هذه النواحي ، وانساقُ إلى عقد مقارنات بين المملكتين . ولكن هذه المقارنات كثيراً ما تقف عقبة في سبيل العلم ، إذا كان لايوجد وجه حقيقي للمقارنة .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٠ – ١١

# رابعاً : تولد أجزاء النبات واختلافه باختلاف البلاد وأغراض أعضائه :

بعد أن بين لنا ابن سينا أعضاء النبات وكيف يتغذى، بياناً اعتمد فيه على عقد المقارنات بين النبات والحيوان ، ينتقل إلى دراسة تولد أجزائه . ويمكننا القول بأن بحثه لهذا الموضوع يقوم على ما سبق أن نبهنا عليه من أنه يركز على بيان مشاهداته التى شاهدها وخبرها بنفسه ، بالإضافة إلى الطابع الغائى الذى كثيراً ما يدخله فى دراسته لهذا القسم من طبيعياته .

فورق النبات عنده خلق للوقاية ، وإذا كان يظهر فى مرحلة مبكرة ، فإن مرد ذلك أن النبات يحتاجه على وجه الحصوص فى هذه المرحلة ، ولذلك نجد حجمه فى أول نشوء النبات ، بحيث يزيد على حجم الساق .

ويرجع ابن سينا ذلك إلى سببين هما الغاية والضرورة . يقول فيلسوفنا : « أما من جهة الغاية ، فلأنه كلما كان أعظم كان أرقى . وأما من جهة الضرورة ، فلأن الشيئ العظيم القوى يتكون من مواد أيبس وأقل طاعة للتكون ، والذى ء الضعيف الرخو ، حاجته إلى المادة اليابسة أقل ، وطاعته للتكون أكثر وأيضًا فإن المستعمل في ابتداء النشوء من حاضر المواد ما هو أرطب ، والقوة تعجز عن امتصاص غير الرطب ، فيعرض أن تكون المادة الساقية أقل ، والمدة في جملة تكون الساق أطول وتكون المادة الورقية أكثر ومدتها في التكون أقصر (١)» .

وبعد أن يبين لنا ابن سينا فائدة الأوراق للنبات ، يذكر لنا الغرض الطبيعى من النبات ، إذا أخذنا في اعتبارنا أجزاءه . فمن النبات ما الغرض الطبيعى في عوده وساقه ، ومنه ما هو في أصله ، ومنه ما هو في غصنه ، ومنه ما هو في قشره ، ومنه ما هو في ثمره وورقه ، ومنه ما لكل جزء فيه غرض .

ثم ينتقل فيلسوفنا إلى بيان اختلاف النبات باختلاف البلاد ويذكر لنا مشاهدات كثيرة محاولا بها التدليل على أن طبيعة أرض ما قد تصلح لإنبات شجر ، لا تصلح لإنباته قطعة أرض أخرى . أى أنه يبين لنا كيف أن البقاع تختلف فى تربية أجزاء الأشجار « فرب بقعة تصغر فيها ساق شجرة وتكبر ثمرتها وتعظم

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٧ م ١ ف ٤ ص ١٥

أوراقها . ورب بلاد يكون الأمر فيها بالعكس . وذلك بحسب ما يوجد من المادة، فربما كانت المادة الموافقة للساق فيها كثيرة ، والموافقة للشمرة قاياة ، وبالعكس»(١).

وإذا بين لنا ابن سينا كيف أن التربة تؤثر في نمو الأشجار على اختلافها ، فإنه يحدد لنا بعد ذلك ، الأغراض التي من أجلها خلقت أجزاء النبات . فالغرض . من اللحاء الوقاية . والورق خلق لغرضين : أحدهما الزينة ، أي لأجل الشيء الذي خلق له النبات ، وهو الحيوان . وثانيهما المنفعة ، أي لأجل النبات نفسه ، إذ أنه يقى الأجزاء الضعيفة من النبات آفة الحر والبرد ، مثل الأغصان الرطبة حتى يستحكم غشاؤها .

وهذا يؤدى بابن سينا إلى بحث ظاهرة سقوط الأوراق من الأغصان . ويمكن القول بأن لها سبين : أولهما أن الورق إذا كان الغرض منه الوقاية ، كما أشرنا ، فإننا نراه يزول حين نضج التمرة بحيث يكون نفضه أولى من حفظه ، وخاصة إذا أدخلنا في اعتبارنا أن الطبيعة قد تعين على هذا السقوط ، بمعنى أن يكون غير مقصود في نفسه ، أى يكون تولده من فضلة الغذاء ، فلا تعنى الطبيعة به أما السبب الثانى فيرجعه ابن سينا إلى كثرة امتصاص الثمار لرطوبة الشجر ، بحيث لا يتبقى للورق شيء من هذه الرطوبة .

ولم يكتف فيلسوفنا ببيان الغرض من الأوراق وسبب سقوطها ، بل يبين لنا أن الورق من شأنه أن يقل على الساق ، ويكثر على الغصن ، ويرجع ذلك إلى قوة الساق فى نفسه وفى لحائه ، فلا يحتاج إلى وقاية ، كما يحتاج لها الغصن .

كما يذهب إلى أن الكثير من الأشجار إذا كان ورقها ينقطع أجزاء صغاراً بعد ظهور ثمرتها ، فإن سبب ذلك هو العمل على تخفيف حمل الشجرة ، إذ أن الكثير من الأوراق إذا تفرق كان أخف محملا من واحد حجمه كبير (٢).

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن٧م ١ف ٤ ص ٢٠

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٧م ١ ف ٥ ص ٢٢ – ٢٥

### خامساً: الثمر والبذور والشوك:

إذا كان ابن سينا قد حدد لنا أغراض أجزاء النبات، وكيف أن هذه الأغراض ألم تختلف في عضو منها عن الآخر ، فإنه يعرض علينا بعد ذلك ، عدة مشاهدات تتعلق بما يتولد عن النبات من التمر والبدور والشوك . . . إلخ . نقول مشاهدات ، لأنها اعتمدت على ما رآه فعلا وحاول تعليله بناء على الظواهر التي تأكدت له . ويمكن تحديد أهم العناصر في محثه للثمار والبندور وأحوالها في العناصر الآتية :

1 - ثمار الشجر ، وكيف أن بعضها مكشوفة و بعضها مغلفة ، وكيف أن هذا التغليف يختلف من ثمرة إلى أخرى . و يمكن بيان ذلك من الشكل الآتى ( شكل رقم ٣) الذي يمكن استخلاصه من دراسة ابن سينا لمار الأشجار من جهة أنها مكشوفة أو مغلفة (١).

النضج: من هذه الثار ما هو سريع النضج جداً ، ومنه ما هو أبطأ نضجاً . منه مالنضجه وقت معلوم ، ومنه ما يمكن أن ينضج فى أوقات شتى (٢).

"— الحمل: من النبات ما يحمل سنة ولا يحمل سنة ، ومنه ما يحمل سنة شيئاً وسنة أخرى شيئاً آخر أيبس منه أو أضعف منه . وهذه هى الظاهرة التى تسمى المسانهة ، بمعنى أن تحمل الشجرة سنة ، حملا خفيفاً وسنة حملا ثقيلا ، أو تحمل سنة ولاتحمل أخرى . ويحاول فيلسوفنا تفسير ذلك قائلا : ويشبه أن يكون ذلك في الأشياء اليابسة المادة ، فلا تسع مادتها لحمل كل سنة (٣).

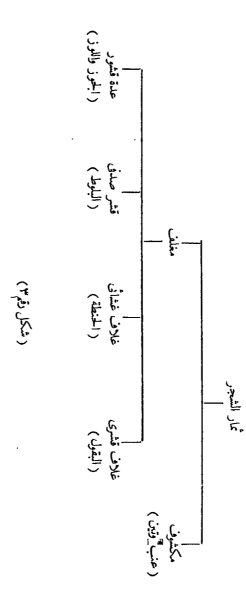
عوم الثمار: لمار الشجر طعوم مختلفة. و يمكن أن نعتبر هذه الطعوم إما طبيعية وإما غير طبيعية . و يرجع ابن سينا هذه الطعوم غير الطبيعية إلى سببين: 1 – الإفراط كالسبب في مرارة اللوز ٢ – التقصير كالسبب في حموضة العنب (٤) ...

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ف ٦ ص ٢٦

<sup>(</sup>۲) المصذر السابق ص ۲۹

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٢٦. وأيضاً : د. عبد الحليم منتصر ص ٢٦٢ تراث الإنسانية – مجلد ٢ – عدد ٤

<sup>(</sup>٤) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٧ م ١ ف ٥ ص ٣٠



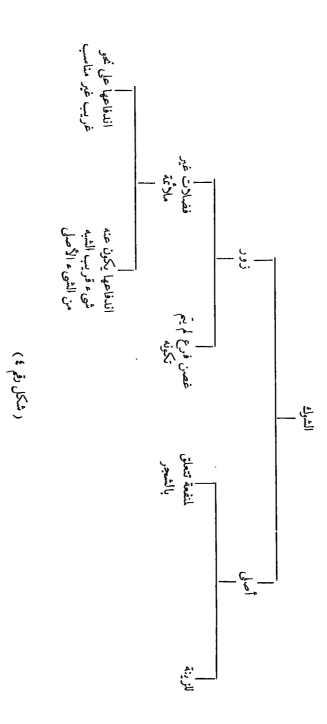
الزهر، الذي نراه على النبات يكون غرضه إما الوقاية من ضرر الريح، وإما الوقاية من ضرر الماء في النبات المائي (١) .

٣ - الشوك: يدرس ابن سينا أسباب تكون الشوك ، وكيف أن منه ما يمكن أن نعده شوكاً أصلياً ومنه ما هو شوك غير أصلى أو ما يسميه ابن سينا «شوك زور»(٢).

ويمكن التعرف على دراسة فيلسوفنا للشوك من الشكل الآتى ( شكل رقم ٤) . الذى حاولنا عن طريقه بيان أهم العناصر في دراسته للشوك .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٣٠ -- ٣١ .

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٧ م ١ ف ٦ ص ٣١ . وتفسير ابن سينا للشوك ، وإن كان يعتمد على المشاهدات ، فإنه يشابه من بعض جوانبه ، الموجود بكتاب النبات المنسوب إلى أرسطو، إذ هوعند الأخير ، ليس من جنس النبات في الطبيعة .



# الفضل الثالث

#### الحبوان

### أولا: تمهيد:

بعد دراسة النبات تأتى دراسة الحيوان ، وهو القسم الثانى من أقسام الكائنات الحية تبعاً لتقسيم ابن سينا ، والذى يذهب فيه إلى تقسيمها ثلاثة أقسام هى النبات والحيوان والإنسان .

وعناية فيلسوفنا بدراسة الحيوان ، بلغت حداً كبيراً . إذ أنه قد عرض لوصف متات من أنواع الحيوانات سواء مها المائية أو البرية وكذلك عرض لوصف كثير من أنواع الطيور ، حتى أننا نجد أن دراساته كعالم قد غلبت على دراساته كفيلسوف .

وإذا كانت شهرة أرسطو ترجع إلى حد كبير إلى دراسته لعلم الحيوان ، فإننا يمكن أن نطبق هذا على فيلسوفنا ابن سينا : فالدارس لكتاب الحيوان ، وهو الذى يعد من أكبر فنون كتاب الشفاء ، يجد سعة الأفق وتشعب النظر والملاحظة الصادقة البالغة الدقة. فإذا أضفنا إلى ذلكأنه لم يقف عند حدود دراسات أرسطولهذا المجال، بل قدم لنا مشاهدات وتحليلات خاصة به، وأنه لم تتوافر له الأدوات الحديثة من عدسات مكبرة وآلات وغيرها ، استطعنا أن نقول إنه قد بذل غاية جهده فى التوصل إلى كثير من الحقائق الحاصة بالحيوان ، والتى نجدها إذا رجعنا إلى كتابه « الشفاء » الذى قسمه إلى تسع عشرة مقالة تحتوى كل مقالة منها على بضعة فصول، لغت في مجموعها سبعة وستين فصلا .

قلنا إن فيلسوفنا قد تأثر بأرسطو . هذا لاشك فيه . فقد اهم أرسطو كما قلنا آنفاً بدراسة علم الأحياء ، وخصص له الكثير من الكتب كتاريخ الحيوان وأجزاء الحيوان وتوالد الحيوان . وإذا كان في هذه الكتب ثروة علمية لاحد لها ، فإننا لايمكن أن ننسى مجهودات زملائه وتلاميذه في جمع كثير من الحقائق التي

توصل إليها عن الحيوان ، بالإضافة إلى إمداد الإسكندر له بمعلومات وعينات جلبها من بلاد بعيدة (١).

استفاد ابن سينا من هذه الحقائق التى توصل إليها أستاذه أرسطو استفادة كبيرة . كما استفاد من الأساس الذى وضعه أرسطو ، والذى طالما أشرنا إليه حين دراستنا للعلل الأربعة (٢). إذ أن أرسطو إذا كان قد نقد أفلاطون فى نظرية المثل ، فإن هذا النقد قد أتاح له أن يقيم فلسفتة الطبيعية بما تشمله من دراسة للكائنات اللاحية والكائنات الحية على أساس قوى ، طالما أن المثال لا يمكن أن يوجد إلا مجسداً فى العالم المادى الذى نعيش فيه :

نقول إن ابن سينا قد استفاد من أرسطو سواء من حيث الأساس ، أو حيث الآراء والنظريات التي دافع عنها . وليس في هذا ما يقلل من أهميته ، إذ أن الدارس لكتاب الحيون لابن سينا ، يجد مناقشات غاية في الأهمية حول تأييد رأى من آراء أرسطو بناء على أدلة لها قيمتها ، بالإضافة إلى أراء قلنا إنه توصل إليها من جانبه هو . فطالما نجد إشارات عديدة جداً إلى نواح خاصة بالحيوان في دراساته هذه ، بحيث يمكننا القطع بعد مقارنتنا بين ماكتبه أرسطو وما كتبه ابن سينا ، بأنه قد أضاف إلى دراسة أرسطو للحيوان ، إضافات لها أهميتها ، وتلقى كثيراً من الأضواء حول بعض مسائل أثارها أرسطو ، ولكنه لم يوفها حقها من الدراسة والبحث .

وإذا كان فيلسوفنا قد استفاد من كثير من التفصيلات الخاصة بدراسة الحيوان، فإنه قد تأثر بالمبادئ العامة التي توجه دراسته للحيوان . فإذا كنا قد أشرنا إلى أن دراسة ابن سينا للنبات ، نجد فيها التركيز على العلة الغائية ، فإننا نجد ذلك أيضاً في دراسته للحيوان . لقد توسع فيلسوفنا في الغائية حتى شملت كل الكائنات الحية فكل فرد تتضافر أجزاؤه على تحقيق أعظم الخير له من حيث إن هذه الأجزاء مهيأة لهذه الغاية . وإذا كان أرسطو يقيم نظريته في العلة الغائية على أساس هام ، هو أن الطبيعة — كما يقول في أجزاء الحيوان (٣) — لاتوجد شيئاً يزيد على الحاجة ،

<sup>(</sup>١) سارتون : تاريخ العلم ح ٣ ص ٢٤٩ -- ٢٥٠

<sup>(</sup>٢) راجع كتابنا : الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا – القسم الأول من الفصل الثانى من الباب الثانى ا

فإننا سنجد هذا الأساس ، بل توسعاً فيه عند ابن سينا . فهو يحاول أن يجمل اكمل عضو غاية ، ولكل كائن في هذه الحياة غاية ، وتفسير للوظائف الخاصة بأعضاء الكائن الحي باللجوء إلى فكرة الغائية .

هذا عن الغائية ، أما من حيث الأساس الذي يقيم عليه تمييزه بين النبات والحيوان ، فنكاد نقول إنه لاية م هذا التمييز على الأسس الفلسفية وحدها ، بل على أسس محورها المشاهدة . فإذا كنا نجد تمييزاً يقوم على أساس فلسفى ، تبعاً لوظيفة النفس فى كل كائن حى ، فإننا نجد أيض تمييزاً آخر قوامه ملاحظة أفعال الحيوانات النفس فى كل كائن حى ، فإننا نجد أيض هذا التمييز إلى التمييز القائم كما قلنا على أسس فلسفية ، وينتج لنا منهما دراسة للحيوان نجد أنها بقدر ما تتوغل فى صميم فلسفية ، وينتج لنا منهما دراسة للحيوان نجد أنها بقدر ما تتوغل فى صميم الميتافيزيقا حيث يغلب عليها الطابع الغائى ، فإنها أيضاً تحكمها أسس تقوم على المشاهدة إلى حد كبير جداً .

نوضح ذلك فنقول بأننا لو رجعنا إلى فيلسوفنا ، وجدنا تمييزاً بين النبات والحيوان ، أقرب ما يكون إلى التمييز الفلسني القائم على التدرج تبعاً لوظيفة النفس في كل من النبات والحيوان . فإذا كان تقسيم أرسطو للنفوس يتضمن إيمانه بالترق في الموجودات تبعاً لدرجة تعقدها (١١) ، فإن ابن سينا يقيم تمييزه معتمد أعلى نفس الأساس (٢) . فهو يقول : يلى النبات الحيوان . وإنما يحدث عن تركيب في العناصر مزاجه أقرب إلى الاعتدال جداً من الأولين ، يستعد مزاجه لقبول النفس الحيوانية ، بعد أن يستوفي درجة النفس النباتية . وكلما أمعن في الاعتدال إزداد قبولا لقوة نفسانية أخرى ألطف من الأولى (٣): وبهذا تكون النفوس ثلاث \_ كما سنرى في الفصل الرابع \_ غاذية وهي لكل الكائنات الحية ، وحيوانية أوحساسة وهي لكل الخيوانات ، وعاقلة وهي للإنسان وحده ، والذي تكون النفوس كلها مجتمعة فيه فالمنفس إذن هي صاحبة الدور الأهم ، ومن أجلها تنتظم جميع الأعضاء الجسمية فالنفس إذن هي صاحبة الدور الأهم ، ومن أجلها تنتظم جميع الأعضاء الجسمية فالنفس إذن هي صاحبة الدور الأهم ، ومن أجلها تنتظم جميع الأعضاء الجسمية التي جعلت للتغذية وللإحساس وللحركة وللتناسل ..

aristotl · : Historia animalium B VIII, 1, 588 b - 589 A. (1)

Avicenna: Dânesh, Nâme, Tome II, Physique (Y)

 <sup>(</sup>٣) ابن سينا : النجاة – القسم الطبيعي ص ١٥٨ وأيضاً : عيون الحكة ص ٣٥ – ٣٦ من القسم الطبيعي

بعد الغائية والنفس يمكن أن تصعد إلى أساس آخر يبدو عندنا مميزاً لدراسة ابن سينا للكائنات الحية وخاصة الحيوان. هذا الأساس أو الطابع هو أن تفسيراته فى مجموعها تفسيرات بيولوجية. فأكثر ما يستشهد به من وقائع نجده مستمداً من ميدان الحياة . وتحليلاته لظواهر الحياة تشغل الجانب الكبير من فلسفته . صحيح أننا نجد إشارات إلى بعض التفسيرات الفيزيائية والكياوية للظواهر التى تتعلق بالحياة ، والتي سبق أن قررها في كتابه « الأفعال والانفعالات » ، إلا أن دورها ضئيل إذا قسناها بهذا الطابع العام الذي يحدد دراسته للكائنات الحية ، وهو الطابع البيولوجي .

ويمكننا القول بأن هذا الطابع أو الأساس الثالث الذى أشرنا إليه يرتبط عند فيلسوفنا بالأساس الأول . إنه يقيمه على نظرته للعلة والغائية والعناية الإلهية . وإذا كانت هذه النظرة بعيدة عن التفسيرات الكياوية والفيزيائية من بعض جوانبها، فإن الأساس الثالث بدوره — كما قلنا — يجرف فى تياره الإيمان بهذه التفاعلات الكياوية .

بعد هذا التمهيد الذي حددنا فيه الطابع العام لدراسته للحيوان ، ننتقل إلى بيان أهم النواجي التي بحثها فيلسوفنا في مجال الحيوان ، بياناً نحسبه غاية في الإيجاز ، ولا يحيط بكل المسائل التي اهتم ابن سينا ببحثها ، إذ ليس في وسع أي دراسة في هذا النطاق أن تشتمل على مئات من المسائل تناولها فيلسوفنا بالدراسة . ولحذا فسنشير مجرد إشارة إلى هذه المسائل قاصدين من ذلك أن تكون ممثلة لما نلاحظه في دراسة ابن سينا للحيوان : تركيز على الطابع الغائي ، واهتمام بالغ بالاعتماد على الملحوظات والتجارب ، واهتمام بتشريح مختلف الحيوانات يقوم على الناحية الوصفية .

### ثانياً : وجوه الاختلافات بين الحيوانات :

يذهب ابن سينا إلى أن هناك اختلافات بين الحيوانات من جهة أعضائها البسيطة والمركبة ومن جهة المأوى ومن جهة لمأكل ومن جهة الطباع . . . إلخ : وهو يضرب والمركبة ومن جهة المأوى ومن جهة لمأكل ومن جهة الطباع . . . إلخ : وهو يضرب على ذلك الكثير من الأمثلة التي توضح لنا هذه الاختلافات . فهو يقول إن الحير إنات تشترك في أشياء ، وتتباين في أخرى . فالإنسان والفرس مثلا يشتركان في أن لكل منهما لحما وعصباً ولكنهما يتباينان في أشياء كثيرة . فالأول مثلا ليس له ذنب والثاني له ذنب .

كذلك تختلف الحيوانات من جهة مأواها : فبعضها يعيش فى الماء ، وبعضها يعيش على اليابس . ومنها ما تكون مائية ثم تستحيل برية . وهذه الحيوانات المائية تنقسم بدورها إلى كثيره من الأقسام ، فنها ما يغوص فى الماء ومنها ما يلزم الشاطئ أو يعيش عليه . ومنها ما يعيش فى الطين وما يعيش فى الصخر . ومنها لها أشياء تلاصقها وتلزمها كما نجد ذلك فى الأصداف ، ومنها ما تتحرر عن هذه الأشياء كالضفادع والأسهاك .

وهذه الحيوانات التي تلزمها أشياء لاصقه ، يمكن عند ابن سينا تقسيمها قسمين : منها ما لاتزال لاصقة ولاتبرح ما يلصق بها كبعض أنواع من الصدف وكذلك الاسفنج ، ومنها ما يلصق ، ولكنه يتخلص مما يلاصقه حين يجد في طلب غذائه في المناه الم

أما الحيوان المائى الذى ينتقل فى الماء ، فيمكن تقسيمه إلى أربعة أقسام ، إذا أخذنا فى اعتبارنا الصورة التى عليها يتحرك : فمنه ما يعتمد على رأسه كالسمك ومنه ما يعشى فى باطن الماء كالسرطان ومنه ما يرحف كنوع من السمك لاجناح له كالدود أو ثعبان السمك (١).

هذا عن الحيوانات المائية وتقسياتها المختلفة ، أما الحيوانات البرية والطيور ، فإن ابن سينا يوفيها حقها من الدراسة أيضاً ، فيرى أن الحيوان البرى وكذلك كل

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٨ م ١ ف ١ ص ٣٨٢ – ٣٨٤ ، دكتور عبد الحليم منتصر : ص ٢٦٣ من تراث الإنسانية – مجلد ٢ – عدد ؛ وأيضاً تاريخ العلم لنفس المؤلف ص ١٣٩

كل طائر منه ذى جناح ، فإنه يمشى برجليه ، وقد يكون منه ما المشى صعب عليه ، كالخفاش . يقول ابن سينا : « وقد رأيت طائراً يشبه الباشق أضعف وأصغر منه ، إذا وقع على الأرض وقع منبسط الجناحين ، غير مستقل كأنه لا رجل له ويمشى بتكلف (1). ومنه ما لارجل له كضرب من الحيات . والحيوان ذو الرجل منه ماله رجلان فقط وما له أربعة أرجل وماله ثمانى أرجل وما أكثر من ذلك ، كالعنكبوت وما يعرف بأربعة وأربعين . وعدد أرجل الحيوان لاتقل عن اثنتين لكى يتعادل الحمل والثقل .

وإذا كان ابن سينا يبحث في أرجل الحيوانات التي تعتمد عليها في حركتها ، فإنه يتطرق إلى البحث في الأسماك ، وكيف أن بعضها له أجنحة ومنها ما ليس له أجنحة . الأولى يكون منها ما له أربعة أجنحة موضوعة على جنبيه ومنه ما له جناحان إلى بطنه وجناحان إلى ظهره . والثانية تكون عريضة الذنب بحيث تعتمد في سباحتها على أقطار جلدها المستعرض .

ولا يقتصر فيلسوفنا على التفرقة بين الحيوانات البرية من حيث حركتها ، بل يميز بين ما يتعايش معاً وما يؤثر الوحدة ، بين ما يتعايش زوجاً وما ينفرد تارة ويجتمع تارة أخرى . ويقول إن الإنسان من بين الحيوان هو الذى لايمكنه أن يعيش وحده ، نظراً لأن أسباب حياته ومعيشته تلتم بالمشاركة المدنية . والنحل والنمل يشارك الإنسان في ذلك . ولكن النحل يطيع رئيساً واحداً أما النمل فيجتمع بدون رئيس (٢) .

وهكذا يمضى فيلسوفنا فى تحديد الاختلافات بين أنواع الحيوانات من جهة مطعمها ومن جهة طبعها وكيف أن بعضها أليف وبعضها الآخر مفترس. ويضرب لذلك أمثلة عديدة متنوعة تدل على دراسة دقيقة وملحوظات شتى وتفصيلات دقيقة لايتسع الحجال لذكرها كلها.

<sup>(</sup>١) ابن سينا: الشفاء – الطبيعيات ن ٨م ١ ف ١ ص ٣٨٢

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٣٨٢ – ٣٨٣

### ثالثاً : الحيوان : اعضاؤه المتشابهة :

إذا كان ابن سينا قد بين فى الفصل الأول من المقالة الأولى وجوه الاختلافات بين الحيوانات ، مركزاً على جوانب معينة كالمأوى والمطعم وكيفية الحياة ، فإن التمييز لايكتمل عنده إلا بالبحث فى أعضاء الحيوان .

ثم يقسم لنا ابنسينا الأعضاء إلى مفردة ومركبة : ويحدد الأولى بأنها هي التي إذا أخذت منها أي جزء ، كان مشاركاً للكل في الاسم والحد ، مثل اللحم في أجزائه والعظم في أجزائه والعصب في أجزائه ، ولذلك تسمى متشابهة الأجزاء . أما المركبة فيحدها بأنها إذا أخذت منها أي جزء ، لم يكن مشاركاً للكل لافي الاسم ولافي الحد ، مثل اليد والوجه . إذ أن جزء الوجه مثلاليس بوجه وجزء اليد ليس بيد . وتسمى هذه الأعضاء آلية ، نظراً لأنها آلات للنفس في تمام حركاتها وأفعالها(١) .

وإذا كان ابن سينا يقسم الأعضاء إلى متشابهة وغير متشابهة ، فإنه يأخذ في وصف ودراسة عضو عضو من هذين النوعين . ونود أن نشير إلى أن دراسته هذه يغلب عليها الطابع الوظيفي والغائى غلبة ظاهرة . فمن يطلع على دراسته هذه . يجد تأكيداً بأن محور ها محور غائى ، يجرف أمامه إلى حد كبير أى محور آخر .

ولنوجز الآن بمانه لهذه الأعضاء:

١ - أول الأعضاء المتشابهة الأجزاء ، العظم . وإذا كنا نحس بصلابته ،
 فإن سبب ذلك يرجع إلى أنه أساس البدن ودعامة الحركات .

٢ - ثم الغضروف ، وهو ألين من العظم ، وأصلب من سائر الأعضاء . إنه نقطة الالتقاء بين العظم الذي يعد صلباً وبين الأعضاء الأخرى اللينة . فالمنفعة في خلقه إذن - كما يرى ابن سينا - أن يحسن به اتصال العظم بالأعضاء اللينة ، فلا يكون الصلب واللين مركباً بلا توسط ، فيتأدى اللين بالصلب ، وخصوصاً عند الضربة والضغطة ، بل يكون التركيب متدرجاً . بالإضافة إلى أنه ضروري لكي تحسن به محاورة المفاصل المتحركة ، فلا ترخى لصلابتها . وأخيراً ضروري لكي تحسن به محاورة المفاصل المتحركة ، فلا ترخى لصلابتها . وأخيراً

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٣٨٤

نجد أن الحاجة تدعو إلى الاعتماد على شيء قوى ، لايكون في غاية الصلابة ، كما هو الحال في الحنجرة .

وبذلك يمكن القول بأن الغضروف — بناء على رأى ابن سينا — له فوائد ثلاث هي : الاتصال بين الصلب واللين ، ومحاورة المفاصل المتحركة ، والحاجة إلى شيء يكون معتدل الصلابة لكني يؤدى عضو ما عمله .

٣ - بعد دراسة العظم والغضروف ، يدرس فيلسوفنا الأعصاب ، فيحدد أصلها ويصفها والغاية من خلقها . فهى أجسام دماغية المنبت ، لينة الانعطاف ، صلبة فى الانفصال . والغرض من خلقها ، إتمام الإحساس والحركة للأعضاء .

إلا وتار : وهي أجسام تنبت من أطراف العضل ، شبيهة بالعصب ، فتلاقى الأعضاء المتحركة ، فتارة تجذبها بانجذابها وتارة ترخيها باسترخائها .

٥ ــ أما الرباطات فإنها أجسام شبيهة بالعصب. بعضها يسمى رباطاً مطلقاً وهو ما يمتد إلى العضلة . والآخر يسمى باسم العقب وهو ما يمتد إليها ، بل يصل بين طرفى عظم المفصل وبين أعضاء أخرى . ويذهب فيلسوفنا إلى أن هذه الروابط ليس لها حس . والغاية من ذلك أنها لما كانت كثيرة الحركة ، فإن الحس سيؤدى إلى ضررها :

٦ - ثم الشريانات ، وهي أجسام نابتة من القلب ممتدة مجوفة لها حركات منسطة ومنقبضة (١).

وهكذا يمضى فيلسوفنا فى دراسة أعضاء الحيوان المتشابهة وغير المتشابهة ، دراسة لا تعوزها الدقة، ولكن يغلب عليها الطابع الوصفى، وإن كانت تستند إلى التشريح ، الذى أولاه ، فيلسوفنا الطبيب عناية كبيرة . فهو يعقد عدة فصول يبحث فيها فى تشريح الأعضاء الباطنة ويبين الحلاف بين الفلاسفة والأطباء (٢)، مرجحاً مذهب أرسطو : كما يتناول بالبحث تشريح حيوان حيوان من الحيوانات المائية (٣)، وكذلك تشريح البيض والفراخ ، بالإضافة إلى تشريح الدماغ والعصب

<sup>(</sup>١) ابن سينا: الشفاء – الطبيعيات ن ٨م ١ ف ٢ ص ٣٨٤ – ٣٨٥

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق م ٣ ف ١ ص ٣٩٤ – ٣٩٥

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق م ؛ ف ١ ص ٣٩٩ - ٤٠١

والعظام وآلات البصر وأعضاء الرأسوالرئة والحنجرة والقلب والمرىء والمعدة والكبد والأوردة ، بحيث يمكن القول إن الصفة التشريحية تغلب على أكثر الفصول التي كتبها فى دراسته للحيوان(١).

ولكن لابد لنا من القول بأنه إذا كان يدرس تشريح الحيوان ، فإن هذه الدراسة تعد دراسة بدائية في بعض جوانبها . وسبب ذلك أنه لم يكن متوفراً له ما هو موجود الآن في عصرنا من آلات غاية في الدقة . وكل ما يمكن قوله هو أن دراساته التشريحية للحيوان يغلب علتها الطابع الوصفى ، وكذلك الطابع الفسيولوجى ، بمعنى أن التشريح عنده يعد نوعاً من الوصف لأعضاء الحيوان وبياناً لوظائف هذه الأعضاء . على أن ذلك — كما قلنا — يمكن أن يعد اتجاها هاماً نستطيع أن نجده في دراسته للحيوان ، وخاصة أنه وصف دقيق يقوم على الملاحظة . كما أن الدارس لهذه النواحى التشريحية يستطيع أن يقول إلى حد كبير إن عمله كطبيب قد أثر في دراسته للحيوان .

والمهم عندنا بعد هذا كله ، أنه يستدل في دراساته للحيوان بكثير من مشاهداته وتجاربه ، فعندما يبحث مثلا في حس الحيوان وحركته وصوته ونومه ويقظته وذكورته وأنوثته ، يقول إن الأسهاك تسمع وتشم ، ولو لم تكن تسمع ما كانت تهرب من الأصوات الهائلة ، ولو لم تكن تشم ما كانت تجيىء إلى المصيدة برائحة اللبن وغيره . ويقول إنه شاهد الأسهاك تغوص في الجباب التي يرمى فيها طعم ذو رائحة فتصاد بسهولة . كما يقول : « وقد عاينت السمك يتجه نحو الغناء وضرب العود والصنج ، فإذا قاربت المجلس قرت قرار المستمع لاتبرح فإذا قطع السماع نفرت وإذا أعيد عادت (٢) .

كما يربط بين الأصوات وكيفية صيد الأسماك على نحو يدهش له الدارس

<sup>(</sup>۱) ابن سینا : الشفاء -- الطبیعیات ن ۸ م ۱۲ ف ۸ ص ۶۰۶ -- ۵۰۶ ، ف ۹ ص ۴۰۶ - ۶۰۸ ، ف ۹ ص ۴۰۶ - ۶۰۸ ، ف ۱۳ ص ۶۳۶ ، ف ۱۳ ص ۶۳۶ ، ف ۱۳ ص ۶۳۶ ، ف ۱۳ ص ۶۳۰ ، ف ۱۰ ص ۶۳۰ - ۶۷۸ ، م ۳ ف ص ۲۷۳ - ۶۷۸ ، م ۳ ف ص ۲۷۳ - ۶۷۸ ، م ۳ ف ۶ ص ۶۷۲ - ۶۷۸ ، م ۳ ف ۶ ص ۶۷۲ - ۶۸۷

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : المصدرالسابق ن ٨ م ٦ ف ١ ص ٤٠٦

لكتاب الحيوان بما يحويه من مشاهدات لاحصر لها . فهو يبين لناكيف أن السمك يهرب من غسالة السمك ومن دم الدابة ، وهكذا .

وفيلسوفنا لايقتصر على إيراد هذه المشاهدات عن الأسماك ، بل يجاوزه إلى دراسة الضفدع والسلحفاة ، دراسة يعتمد فيها أيضاً على ما لاحظه بنفسه (١).

<sup>(</sup>١) ابن سينا : المصدر السابق ن ٨ م ٤ ف ٢ ص ٤٠١

رابعاً: اختلاف الحيوان من حيث مأواه، وماياً كله، والأمراض التي تصيبه، وهجرته ، وطباعه :

يدرس ابن سينا فى هذا القسم كثيراً من الجوانب الخاصة ببيئة الحيوان وما تأكله الطيور والحيوانات ، وكيف أن الحيوانات تختلف مراتبها ، من الأصداف التى وإن لم تخل من حركة إرادية ، إلا أنها لاتستطيع مفارقة المكان الذى توجد فيه ، مبيناً بذلك مشابهها للنبات فى بعض أحواله ، حتى يصل إلى أرقى الحيوانات ، وهو الإنسان الناطق .

وهو - كما قلنا - يدرس غذاء كل طير من الطيور التي عرفها وكل حيوان أيضاً ، وكيف أن بعض الحيوانات الكبيرة تقتات على الحيوانات الصغيرة . بل ويبين لنا عادات الحيوان الخاصة بمأكلها ومشربها معتمداً في ذلك على ما شاهده منفسه(۱).

كما أنه يبين لنا الأمراض التي تصيب الحيوانات والطيور ، وكيف أن بعضها إذا انتقل من موطنه إلى موطن آخر ، أصابه الهزال الشديد وربما مات : ويرجع ذلك إلى اختلاف أجواء البلاد ، فنها ما هو حار ومنها ما هو بارد .

وهو يتطرق كما فعل أرسطو (٢) إلى البحث فى هجرة الحيوان والطيور وكيف أن الهجرة سببها طلب الجو الدافئ والبعد عن الجو البارد الذى نجده فى بعض فصول السنة .

وأخيراً يأخذ ابن سينا فى ذكر طباع الحيوان ، وكيف أن الحرارة والبرودة تؤثران فى طباعه وعاداته فى المأكل والمشرب . وهو فى كل ذلك يعتمد على مشاهدات دقية . ولانعدم الإشارة إلى كثير من التجارب التى قام بها ، بحيث نجد أنفسنا إزاء عالم إلى حد كبير على منهج الملاحظة والتجربة . وهى وإن كانت قد تمت من جانبه بصفة بدائية كما قلنا ، إلا أن كثيراً منها صادق .

وإذا كنا قد أشرنا إلى أن ابن سينا يذكر لنا كثيراً من ملحوظاته ، فإننا

<sup>(</sup>١) ابن سبينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٨م ٧ف أص ٤١١ – ٤١٤

Aristotle: Histaria animalium 596 B, 20 (7)

يمكن أن نذكر مثالا على ذلك ، بما يورده عن النحل . فهو يأخذ فى دراسة طبائعه ، ويبين كيف أن النحل يوزع أعماله فيا بينه . فهنه ما ينقل المادة من الزهر ، ومنه ما تكون وظيفته تليين هذا الزهر وإصلاحه . وكيف أن من طباعه أيضاً أنه إذا كان خارج الخلية كان مسالماً ولايقاتل إلا من يقترب منها . وأن النحلة إذا لذعت حيواناً وتركت إبرتها فيه ماتت ، وربما قتلت النحلة من تخلف فيه الإبرة . دليل هذا أنها قتلت فرساً بسبب ترك إبرتها فيه (١).

وهو يؤيد ذلك بالمشاهدات والأخبار التى استقاها من غيره ، فيقول : « وقد أخبرت بقرية من قرى اسفنيقان يقال لها اسفا كوخ وفيها خلايا النحل ، أنهم غزوامرة وكان الأكراد ينه ونهم ، فسلطوا عليهم النحل بأن عمدوا إلى خلايا فشوشوها وتواروا عنها ، فهزمت النحل أولئك الأكراد لسعاً لهم ولدوابهم » (٢) .

وهكذا يأخذ فيلسوفنا في ذكر الكثير من طباع النحل: فهو أنقى الحيوانات ويكره الأشياء القذرة وكذلك الروائح الدهنية حتى ولوكانت عطرة ، ويلسع المستدهن بها إذا دنامنها . وأنه يقاتل النحل الغريب الذي يزاحم خليته ، وأن أكثر عسله يكون في الربيع والخريف ، وما كان في الربيع كان أجود وأنه يحس بالبرد والمطر ، والدليل على ذلك لزومه للخلية وقت البرد والمطر : وكيف أن النحل يعجبه التصفيق والغناء وبهما يجتمع ويرد إلى الخلية (٣) .

وعلى هذا النحو يمضى ابن سينا فيذكر طباع طير طير وحيوان حيوان بعد أن بين انا كيف تختلف الطيور والحيوانات من حيث مأواها وهجرتها طلباً اطقس تفضاه في بعض أوقات السنة دون طقس آخر.

وهو يؤيد هذا كله بما شاهدههو نفسه ، وتجاربه التي أجراها هو ، بالإضافة إلى المعلومات الخاصة بالطيور والحيوانات التي سبق لأرسطو أن توصل إليها في كتبه العديدة التي بحثت في الحيوان وطباعه وتوالده وتناسله .

بيد أن هذا لاينهض دليلا على متابعته لأرسطو متابعة تامة : صحيح أن المشاهدات

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء – الطبيعات ن ٨ م ٨ ف ٣ ص ٤٢٤

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٢٤٤

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٤٢٤ - ٢٥

والتجارب التي توصل إليها أيدت فى كثير من الأحيان ما قاله أستاذه أرسطو ، ولكنه لم يكتف بذلك ، بلهو - كما قلمنا - قام بالتوصل إلى النتائج التي قال بها بناء على ملحوظات صادقة خاصة به هو نفسه .

وقد أشرنا فيما سبق إلى كثير من مشاهداته التي شاهدها في مواضع متعددة من بلاد فارس وقراها . وأيدبها ما يقول خاصاً بطباع الحيوان والأشياء التي يأكلها . كما فحص بنفسه العديد من الطيور والحيوانات مقارناً بينها ، مقارنات نقول عنها إنها مقارنات غاية في الدقة . صحيح أن قد يكون من المبالغة فيما نرى أن نقول عنها إنها تقوم على الدراسات التشريحية المقارنة والتي نجدها في علم الحياة في العصر الحديث ، طالما أن ما يغلب عليها – كما قلما — هو الطابع الوصفي : ولكن عدرة الحديث ، طالما أن ما يغلب عليها ما هو عندنا الآن من آلات وأجهزة غاية في الدقة وعقاقير متنوعة .

وصحيح أيضاً أن دراساته للحيوان ترتكز على أسس غائية لايأخذ بها عاماء الحياة في عصرنا . ولكننا سبق أن نبهنا إلى أن غائيته تستند في كثير من أسسها وأبعادها على ركائز آلية ، أبعدتها عن التردى في الأخطاء التي نجدها في الإيمان بالغائية إيماناً مطلقاً ، وما أكثرها . إنه إذا كان يؤمن بالغائية ، فإن هذه الغائية لايمكن تفسيرها – إذا أدخلنا في اعتبارناما نجده في دراسته للحيوان – إلا بالقول بأنما تقوم على أسس آلية ، أو أن نظرتة إليها هي أنها شيء يعد تاجاً للمذهب لا قاعدة له وكل من الأمرين – فيا نقول من جانبنا – لا يعتبران خطأ في مجال الغائية ، طالما أنها غائية تقوم على أسس علمية ، لا على ركائز ضعيفة واهنة تجرف في تيارها كل إيمان بمنطق الأسباب والمسببات وقوانين الكون :

# الفصت لالرابع

#### النفس

### أولا: تمهيد:

عندما نبدأ فى دراسة موضوع هذا الفصل الرابع ، نكون قد انتقلنا إلى ما يميز الكائنات الحية عن الكائنات التى ليس فيها حياة . ونكون أيضاً قد انتقلنا من اتجاه قلنا عنه إنه يصطبغ بالملاحظة والتجربة إلى اتجاه يغلب عليه الطابع الميتافيزيقى فى كثير من جوانبه .

فإذا كنا قد أشرنا في مفتتح هذا الباب إلى أن ابن سينا يقسم الكائنات إلى قسمين : كائنات ليس فيها حياة وكائنات فيها حياة ، ويتناول بالدراسة في القسم الأول منها المعادن والآثار العلوية في مختلف ظواهرها ، ويدرس في القسم الثاني منها ثلاثة أنواع من الكائنات الحية هي النبات والحيوان والإنسان ، فإننا قد أشرنا أيضاً إلى أن هناك طابعاً عاماً بارزاً في دراساته للنبات والحيوان ، هو الطابع الذي تسوده الملاحظة والتجربة في أكثر جوانبه .

بيد أن هذا الطابع ، سرعان ما يتحول عند فيلسوفنا ، إلى طابع قلنا عنه إنه طابع ميتافيزيقي إلى حد كبير ، وذلك بإدخال فكرة النفس في دراسته لهذه الكائنات . وعلى هذا الأساس أخرنا بحثنا لموضوع النفس عند فيلسوفنا إلى ما بعد دراستنا للنبات والحيوان ، رغم أن لكل منهما نفساً ، ورغم أن ابن سينا يقدم دراسته للنفس على دراسته للنبات والحيوان . وعلى هذا فيمكننا القول بأن ما يميز النوع الأول من الكائنات عن النوع الثاني ، هو وجود النفس في الثانية منها وعدم وجودها في النوع الأول من هذه الكائنات .

فإذا انتقلنا من الأساس الذي بمقتضاه يقسم فيلسوفنا هذه الكائنات في كل صورها ، إلى الحديث عن اتجاه دراسته ، استطعنا أن نقول إن هناك اتجاها يعد اتجاهاً علمياً إلى حد كبير ، يتغلغل في دراسته لما شاهده وعرفه من أنواع النبات

والحيوان ، ويختلف عن الاتجاه الذي سنجده عند فيلسوفنا في دراسته للنفس إلى حد كبير .

ومعنى هذا أننا إذا قلمنا بأن النفس يشترك فيها كل من النبات والحيوان والإنسان، أى توجد نفس نباتية ونفس حيوانية ونفس إنسانية ، بمعنى أن الأصل فى الكائن الحي عنده ، هو أنه الكائن ذو النفس التى تعد أصلا لحياته ، فإننا داخل هذه النفس يمكن أن نميز أيضاً فى دراسات ابن سينا بين طابع تجريبى ، وطابع لانقول عنه إنه طابع ميتافيزيقى تماماً ، ولكنه فى كثير من جوانبه يتجه نحو هذا الطابع ، رغم أن فيلسوفنا كان يمكنه استخدام دراساته الطبية فى دراسة الظواهر النفسية ، وأن يستعين بالملاحظة والتجربة ، ولكنه لم يفعل (۱).

وإذا كنا قد أشرنا إلى أن الطابع الجديد – أى طابع المشاهدة والتجربة – لانجده ماثلا أمامنا فى دراسة النفس ، فإن مرد ذلك – فيا يبدو لنا – أن ابن سينا بعد أن درس موضوع النفس ، وكيف أنها توجد فى كل من النبات والحيوان والإنسان ، أخذ بعد ذلك يبحث فى النبات والحيوان مركزاً أساساً على قواهما الجسمية دون قواهما النفسية . وهو يشير إلى ذلك فى مفتتح الفن السادس من طبيعيات الشفاء ، فيقول : « . فكان الأولى أن نتكلم فى النفس فى كتاب واحد ، ثم إن أمكننا أن نتكلم فى التبات والحيوان كلاماً مخصصاً فعلنا . وأكثر ما يمكننا من ذلك يكون متعلقاً بأبدانها وبخواص من أفعلها البدنية » (٢) .

ومعنى هذا أن فيلسوفنا إذا كان يفرق بين أمر عام يوجد لكل صنوف الكائنات الحية ، وأمور خاصة توجد لكل نوع منها على حدة ، فإننا نستطيع أن نقول إن تفرقة هذه يمكن عدها تمييزاً بين منهج يقوم على تصور ميتافيزيق ، ومنهج يستند أساساً وقبل كل شيء إلى طابع دينامى ينظر إلى الطبيعة بمنظار المشاهدة والتهجربة وغيرهما من جوانب نجدها في مناهج العلوم في عصرنا الحديث :

قلنا إن الكائنات الحية تتميز بوجود النفس التي نجدها في المملكة النباتية والمملكة الجيوانية والمملكة الإنسانية ؛ ولكن كيف توصل فيلسوفنا إلى القول بوجود

<sup>(</sup>١) دكتور إبراهيم مدكور : في الفلسفة الإسلامية (منهج وتطبيقه) ص ١٦٥

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ١ ف ١ ص ٢٧٧

النفس التى على أساسها يمكننا تقسيم الكائنات إلى قسمين ؟ وهل يسمح تعريفه « للطبيعة » بإدخال النفس ضمن مباحث العلم الطبيعي ؟ وما هي الحدود التي يلتزم بها الفيلسوف الباحث في مجال الطبيعيات والفيلسوف الباحث في مجال الإلهيات ، حين دراسة النفس الإنسانية ؟

إذا رجعنا إلى تعريف فيلسوفنا للطبيعة (١)، وجدناه يقول إنها مبدأ أول لحركة الجسم وسكونه بالذات لا بالعرض. وهذا يميز بين الموجودات التي توجد بالطبيعة، وما لاتوجد بالطبيعة. الأولى هي النباتات والحيوانات والإنسان والأجسام البسيطة، إذ أن فيها مبدأ حركتها وسكونها، والثانية لانجد فيها ذلك، إذ أنها موجودات صناعية وليست طبيعية.

ولكن ما هي علة الحركة في هذه الكائنات الحية ؟ إن علما هي النفس ، بمعنى أنها أصل الحركة ، وأنها غاية ، وكذلك هي جوهر الأجسام المتنفسة . وعلى هذا فيمكن القول بأن النفس إذا كانت تقوم بما تقوم به « الطبيعة » في الكائن غير الحي ، فإن هذه النفس تعتبر مبدأ أخص لأنها لاتنطبق إلا على الأحياء من الموجودات الطبيعية . أما الطبيعة فإنها تعتبر مبدأ أعم لأنها مبدأ الحركة في كل الموجودات الطبيعية . ولكنهما يشتركان في أن كليهما ، أي هذا المبدأ الأخص والمبدأ الأعم ، مبادئ للحركة وصور للكائنات الطبيعية .

كما أن ابن سينا حين يبحث في مبادئ الموجودات الطبيعية ، يذهب إلى أنها تتركب من هيولي وصورة ، وأن بمجموعهما يوجد الجسم : الأولى ليست مصورة بالذات ولا موجودة بالفعل . والوجود الذي يخصها إنما يكمن في كونها تقوى على قبول الصور ، لا على أن القوة جوهرها ، بل هي في الواقع تابعة لجوهرها وظل مصاحب لها . والثانية — أي الصورة — هي التي تحقق الوجود الفعلي للمادة حين تضاف إليها بعد أن كانت موجودة بالقوة فحسب . وبهذا تصبح المادة معينة أي حسماً ، بعد أن كانت موجودة أولى أو هيولي لامعينة (٢) .

وعلى هذا تكون النفس – كما قلنا – بالنسبة للكائنات الحية ، كالصورة والطبيعة لغير الحي ، بمعنى أنها مبدأ الأفعال التي تتميز بالحياة على اختلاف

<sup>(</sup>١) فصلنا هذا الجانب في كتابنا «الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا » ص ٨١ وما بعدها

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٠١ وما بعدها

مراتبها . وتكون داخلة فى العلم الطبيعى وقسماً من أقسامه ، يجب أن يدرسه الفيلسوف الباحث فى مجال الطبيعيات ، إذ أنها الصورة الجوهرية للجسم الحى الذى يتركب من مادة وصورة . يقول ابن سينا : إن اسم النفس ليس يقع عايها من حيث جوهرها ، بل من حيث هى مدبرة للأبدان ومقيسة إليها فلذلك يؤخذ البدن فى حدها ، كما يؤخذ مثلا البناء فى حد البانى ، وإن كان لايؤخذ فى حده من حيث هو إنسان .ولذلك صارالنظر فى النفس من حيث هى نفس ، نظر فيها من حيث لها علاقة بالمادة . والحركة (١)

و يمكننا تقسيم دراسة ابن سينا للمجالات النفسية إلى قسمين أساسين ، يتميز كل مهما عن الآخر تميزاً كبيراً . قسم يدخل فى المجال الطبيعى يدرس فيه فيلسوفنا أنواع النفس من نباتية وحيوانية وإنسانية ، وكذلك الحواس المختلفة والحس المشترك والتخيل والتعقل . : . إلخ . وقسم آخر هو أقرب إلى مجال الميتافيزيقا بجعل محور دراسته أساساً البرهنة على حقيقة النفس ومصيرها بعد الموت :

وإذا تساءلنا عن الأساس الذى سنبحث بمقتضاه موضوع النفس داخل إطار ما أطلقنا عليه الكائنات اللاحية والكائنات الحية ، فإنه يبدو انا أنه يأخذ من الطبيعيات جانباً ، ويأخذ من الميتافيزيقا جانباً ، وإن كان ضئيلا بالقياس إلى الجانب الأول . كما سيكون محور اهتمامنا دراسة الأسس العامة دون التفصيلات الفرعية التي قد يخرج كثير منها عن الموضوع الرئيسي لهذا الباب ، إذ لا يخفي أن موضوع النفس في كل من جانبيه الطبيعي والميتافيزيقي يتطلب بحوثاً ومؤلفات يمكن أن تستغرق آلاف الصفحات نظراً لتشعبه وكثرة مؤلفات ابن سينا فيه (٢).

<sup>(</sup>١) الشفاء - الطبيعيات ن ٦ م ١ ف ١ ص ٢٨٠

<sup>(</sup>٢) إذا رجعنا إلى القسم الطبيعي من كتاب الشفاء وهو أوسع المصادر التي أمامنا ، وجدنا أن دراستة النفس تستغرق عدداً من المسائل يربو على كثير من أقسام الطبيعيات الأخرى كالكون والفساد والسماء والعالم .. الخ . وإذا كان الجانب النفسي قد جذب اهتمام الباحثين في هذا الموضوع دون غيره من الجوانب ، هذا إذا أخذنا في اعتبارنا كتابه الشفاء على وجه الخصوص ، فإن من الدراسات في هذا الموضوع : د. إبراهيم مدكور : في الفلسفة الإسلامية من ص ١٦٢ إلى ص ٢٨٨ (الطبعة الأولى) ، دكتور أحمد فؤاد الأهواني في عديد من كتبه مثل كتاب ابن سينا من ص ٤٥ إلى ص ٢٨ ، دكتور محمود قاسم : في النفس والعقل ص ٧٥ إلى ص ١٦٥ ، د. جميل صليبا في كتابه المنسق الدراك الحدى عند ابن سينا ، دكتور محمود قاسم : في النفس والعقل ص ٧٥ إلى ص ١٦٥ ، د. جميل صليبا في كتابه المنسود المنسود المنسود النفس والعقل ص ٢٥ الدراك الحدى عند ابن سينا ، دكتور محمود قاسم : في النفس والعقل ص ٢٥ الى ص ١٢٥ ، د. جميل صليبا في كتابه المنسود المنسود

محور دراسة النفس إذن هو بيان الأسس العامة كما قلنا . وقبل بيان هذه الأسس ، نود أن نشير إلى مدى اهتمام فيلسوفنا بموضوع النفس .

يمكن القول بأنه ما من موضوع فى فلسفة ابن سينا كلها ، استغرق اهتمامه قدر موضوع النفس، فهو أولا قد استفاد استفادة لا حد لها من دراسات من سبقوه فى هذا الحجال سواء انتهى إلى تأييد آرائهم أو معارضها ، ثم أضاف إلى ذلك آراء من جانبه .

استفاد من أفلاطون الذي اهتم اهتماماً فائقاً بإثبات وجود النفس والبرهنة على خلودها . فمن منا ينكر مجهودات أفلاطون الذي نادى بجوهرية النفس وتميزها التام عن البدن . وإذا كان ابن سينا قد اختلف معه في بعض الجوانب ، إلا أن الهدف عند كل منهما يعد واحداً .

كما استفاد من أرسطو استفادة لاحد لها ، حتى إنه خصص جزءاً كبيراً من كتابه « الإنصاف » للتعليق على كتاب النفس تعليقات غاية فى الأهمية . بل إن كثيراً من جوانب بحثه للنفسانيات – كما سنرى – أرسطى الطابع ، إذا استثنينا تركيزه الفائق على القول بخلود النفس . وكذلك تقسيم بحثه لهذا الموضوع وتعريفه للنفس وتقسيمها إلى نفوس ثلاث ، كل ذلك نجده عند أرسطو .

كما اطلع على دراسات أفلوطين من خلال بعض تاسوعاته المنسوبة خطأ إلى أرسطو والمعروفة باسم أثولوجيا ارسطو طاليس . فن يطالع أقسام كتاب الربوبية ويقارنها بدراسات فيلسوفنا يكاد يقطع بتأثر ابن سينا بها وخاصة فى الجانب الميتافيزيقى من بحثه .

استفاد ابن سينا من هذه الدراسات كلها ، بالإضافة إلى اطلاعه على الاتجاهات العديدة فى بحث النفس ، وكيف انتهى بعضهم إلى النظر إليها كمجرد جسم لايفترق شيء عن غيره من الأجسام التى ليس فيها حياة ، أى النظر إليها نظرة وظيفية ، وانتهى بعضهم إلى النظر إليها نظرة فيها غاو فى كثير من

<sup>=</sup> d'avicenna , Carra de vaux : Avicenna , E. gilson : History of christian philosophy د كتور خليل الجروحنا الفاخورى : تاريخ الفلسفة العربية – جزء ٢ . . . إلى آخر هذه الدراسات المديدة .

جوانبها ، وذلك بإبعادها عن عالم المادة ، أى النظر إليها على أساس أنها جوهر يختلف اختلافاً تاماً عن الجسم .

هذا بالإضافة إلى أنه اطلع على دراسات أسلافه من فلاسفة الإسلام وهضمها تماماً ، ثم أضاف إليها عناصر جديدة لانجدها عند من سبقه سواء فلاسفة اليونان أو فلاسفة العرب . ونستطيع أن نتعرف عليها من خلال كتاب الشفاء والنجاة وعيون الحكمة ودانش نامة والإشارات والتنبيهات ، وكذلك رسائله الصغيرة فى النفسانيات ، بالإضافة إلى كتابه القانون فى الطب الذى نجد فيه بدوره دراسة لقوى النفس وصلتها بالجسم وبيانا للظواهر النفسية .

وهذه العناصر الحديدة هي ما جعلت له تأثيراً عظيماً فيمن جاء بعده ، بعد أن ترجمت كتبه إلى اللاتينية . إنها لو كانت مجرد صدى وترديد لآراء من سبقوه لما كانت له هذه المكانة التي قلما توافرت لفيلسوف غيره . وسنرى كيف اختلف عن أرسطو في كثير من المسائل التي تعد عندنا مسائل جوهرية . بالإضافة إلى التفسيرات والتأويلات العديدة لمشكلة العقول ومراتبها وأنواعها ، وهي مشكلة المشكلات ، التي وإن بدأت بأرسطو ، إلا أن هناك اختلافات عديدة في تعيين عدد هذه العقول ومراتبها وعملها ، اختلافات بدأت جذورها — كما قلنا عند أرسطو في كتابه « النفس » ، ثم شراح أرسطو من اليونان كالإسكندر الأفروديسي وثامسطيوس ، وعن هؤلاء انتقلت إلى الكندى والفاراني ثم فيلسوفنا ابن سينا و بعده ابن باجه وابن رشد ، محيث أثرت تأثيراً كبيراً في فلاسفة فيلسوفنا ابن سينا و بعده ابن باجه وابن رشد ، محيث أثرت تأثيراً كبيراً في فلاسفة العصور الوسطى في أوربا .

# ثانياً: إثبات وجود النفس وتعريفها:

قلنا فيما سبق أن ابن سينا يميز بين الكائنات الحية والكائنات اللاحية على أساس وجود النفس في النوع الأول منها دون الثانى . وعلى هذا فلابد من معرفة كيف توصل ابن سينا إلى وجود هذه النفس على اختلاف مراتبها باعتبار أن النوع الثانى من الكائنات يخلو منها .

يذهب ابن سينا – كما عرفنا فى الفصل الأول من هذا الباب – إلى أن أنواع المعادن إنما تكونت من العناصر الأربعة وهى الماء والهواء والتراب والنار ، وذلك عن طريق القوى الكامنة فيها ، وكذلك ما يفيض عليها من القوى الفلكية ، كما يتضح ذلك فى حدوث المطر والبرق والرعد والعواصف والبراكين والزلازل . . . إلخ .

بيد أن هذه العناصر إذا امتزجت بطريقة هي أقرب إلى الاعتدال ، فإنه يحدث عنها بتأثير القوى الفلكية أصناف من الموجودات الطبيعية تخلف عن النوع الأول . ومن هذه الموجودات ، النبات سواء كان له بذر يحمل القوة المولدة ، أو ليس له بذر . وهذا النبات له قوة غاذية ، إذ أنه يتغذى بذاته ، كما أن له قوة منمية ، ولذلك نجد أهم أفعاله التغذية والنمو .

و بعد النبات نجد الحيوان ، ويرجع حدوثه إلى أن تركبه العنصرى أقرب الحيوانية ، بعد أن يستوفى درجة النفس النباتية وهى التى تتميز بالتغذية والنمو ثم يزيد عليها النفس الحاسة .

و بعد الحيوان يأتى الإنسان ، تبعاً لازدياد تركيبه ، بحيث يتقبل قوة نفسانية إلى الاعتدال من كل من المعادن والنباتات ، بحيث يتقبل مزاجه ، النفس ألطلف من الأولى ، وبحيث تكون له النفس العاقلة التى يتميز بها الإنسان عما عداه من صنوف الكائنات في المملكتين النباتية والحيوانية . يقول ابن سينا : « كل واحدة من هذه القوى جنس يعم أنواعاً ، ولكن لكل واحد منها في طبيعته اسم يخصه . فالقوة الفاعلة بالتسخير فعلا أحدى الجهة ، مخصوصة باسم الطبيعة : والقوة الفاعلة بالتسخير فعلا أحدى الجهة والنوع مخصوصة باسم النباتية ، والقوة الفاعلة بالتسخير فعلا متكثر الجهة والنوع مخصوصة باسم النفس النباتية ، والقوة الفاعلة بالقصد والاختيار المخلف الموجب لاختلاف ما يقع عليها من الفعل مخصوصة الفاعلة بالقصد والاختيار المخلف الموجب لاختلاف ما يقع عليها من الفعل مخصوصة

باسم النفس الحيوانية . . . » (١).

هذا كله يدلنا على أن هناك مبدأ جديداً بدأ في الظهور عند فيلسوفنا ، وعلى أساسه تختلف الكائنات الحية عن غيرها . وهذا المبدأ – كما قلمنا – هوالنفس . إذ أن ابن سينا إذا كان قد رتب تكوين الأجسام الطبيعية الحية وغير الحية من مزاج العناصر من جهة ، ومن تأثير القوى الفلكية من جهة أخرى ، جاعلا أساس الاختلاف بينها هو درجة الاعتدال في المزاج لا الاختلاف في الكيف أو النوع ، بعني أنه كلما كان أقرب إلى الاعتدال كلما استعد مزاجه اقبول نفس أرقى وألطف من الأولى ؛ فإنه قد أيد – كما رأينا – القول بأن كل الأفعال التي ترجع للنبات أو الحيوان أو الإنسان ، إنما تكون نتيجة لقوى زائدة على الحسمية ، وعلى طبيعة المزاج الذي تتكون منه .

وبهذا يثبت لنا ابن سينا أن هذا المبدأ الجديد الذي على أساسه نميز بين كائنات حية وكائنات ليس فيها حياة ، إنما يوجد بعد اكتمال أسباب وجوده المادى ولكنه لايرجع فحسب إلى مجرد امتزاج العناصر وتركيبها ، وإلا كان فيلسوفنا يندرج في زمرة الماديين الذين لايؤمنون بوجود مبدأ روحي أو جوهر يختلف عن العناصر الحسمية . بل إن المبدأ يرجع لقوى زائدة على الطبيعة الجسمية ، وبها يستكمل النبات والحيوان والإنسان وجوده ، بحيث يكون كل نشاط من أى نوع في جسم كل كائن حي ، إنما يأتي من هذه القوى مضافة إلى الجسم ، أو هذا الخليط من العناصر التي يتكون منها الجسم .

بناء على ما سبق يمكننا القول بأن هذا التدرج فى تركيب العناصر من جهة ، وإصرار ابن سينا على القول بوجود مبدأ جديد يضاف إلى هذه العناصر من جهة أخرى ، كل هذا يمكن أن يعد كمالا ، بمعنى أنه عن طريق هذا المبدأ ، الذى لا يعد مجرد مجم عةمن القوى الحسمية ، يكون النبات والحيوان نباتاً وحيوانا بالفعل. كما أنها تعد قوى ، بمعنى أنها تقوى على ما يصدر عنها من أفعال ، وإلا لما استطعنا نسبة أفعال معينة إليها تختلف بها عن الكائنات اللاحية ، كما يختلف أيضاً كل صنف عن الآخر ، بمعنى أن النبات تختلف أفعاله عن أفعال الحيوان ،

<sup>(</sup>١) رسالة في أحوال النفس ص ٤٨ – ٤٩ .

وكذلك تختلف أفعال الحيوان عن أفعال الإنسان(١).

وإذا كانت هذه الأفعال تعد قوى ، فهى تعد كما قلنا كمالا ، بمعنى أنها تستكمل الجنس ، وعن طريقها يصير نوعاً محدداً موجوداً بالفعل . ولكن لابد أن قول إنها كمال أول بمعنى أن النوع يصير عن طريقها نوعاً بالفعل ، لا كمالا ثانياً يتبع نوع الشيء مثل الأفعال والانفعالات وهكذا .

وعلى هذا فإن النفس عند ابن سينا توجد لجميع الكائنات الحية . إذ أننا - كما يقول فيلسوفنا - نشاهد أجساماً تحس وتتحرك بالإرادة ، بل نشاهد أجساماً تتخذى وتنمو وتولد المثل ، ولا يمكن أن يكون ذلك صادراً عن مجرد جسميتها ، بل يجب القول بأن فى ذات هذه الأجسام مبادئ غير مجرد الجسمية ، وعنها تصدر أفعال هذه الأجسام .

وبوجه عام ، فإن الذات لهذه الأجسام عبارة عن مبدأ صدور هذه الأفعال بطريقة متنوعة وليست على وتيرة واحدة . وعلى ذلك ــ إذا أخذنا فى اعتبارنا هذه القوى الزائدة التي يميز على أساسها بين الحي وغير الحي لايكون النبات والحيوان نباتاً أو حيواناً بالفعل نتيجة للبدن ، بل نتيجة للصورة التي تنضاف إلى هذه المادة، بحيث يصبح كل كائن ، كائناً بالفعل تتحد فيه مادته وصورته (٢).

ومن هذا نصعد إلى تعريف فيلسوفنا بأنها كمال أول الجسم طبيعي آلى ذي حياة بالقوة (٣) .

وإذا كان ابن سينا قد تابع في تعريفه هذا ، أستاذه أرسطو (١٤)، بمعنى

Avicenna : Dânesh - Nâme, tome II, physique p. 54 - 55. (۱)
: أيضاً و o'leary : Arabic thought p. 176. ، ه عيون الحكمة ص ه م المنجاة ص ١٥٨ - ١٥٨ النجاة ص ١٥٨ - ١٥٨ الله في القوى النفسانية ص ١٥٣ - ١٥٨ الله في القوى النفسانية ص ١٥٣ - ١٥٨ الله في القوى النفسانية ص

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ١ ف ١ ص ٢٧٨ ، رسالة في أحوال النفس ص ٥ ٧ – ٥٣ ه

<sup>(</sup>۳) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ١ ف ١ ص ٢٧٨ – ٢٨٠ ، مبحث عن القوى النفسانية ص ١٥٣ ، النجاة ص ١٥٨ ، كتاب الحدود ص ١٤

Aristotle: De anima B II, ch. I, 312.

E. gilson: Les Sources gréco-Arabes de l'augustinisme : وانظر أيضاً Avicennisant, dans les archives d'histoire doctrinaleet litteraire du moyen age-Tome IV, pp. 98-122.

أنه قال بنص تعريفه ، فإن المقدمات التي استند إليها فيلسوفنا تسمح بالاختلافات الكبيرة التي سنراها بين الفيلسوفين ، حيث سيذهب ابن سينا إلى القول ببقاء النفس وخلودها بعد مفارقتها للبدن .

نوضح ذلك بالقول بأننا إذا رجعنا إلى دراسة فيلسوفنا لمبادئ الأجسام الطبيعية ، وجدناه يقول بأنها تتركب من مادة وصورة ؛ ولكنه فى هذا الحجال يقرر أن كل صورة إذا كانت تعد كما لابمعنى أنها تحقق فاعلية الجسم بعد أن كانت مجرد هيولى بالقوة ، فإن كل كمال لايعد صورة ، فإن ما كان من الكمال مفارق الذات ، لايعد فى الحقيقة صورة للمادة وفى المادة ، فإن الصورة التي هي فى المادة هي الصورة المنطبعة فيها القائمة بها (١).

كما أن هذا الكمال لا يعد كمالا لأى جسم ، إذ أن فيلسوفنا وقد فرق بين الأجسام الصناعية كالسرير والكرسى ، وموجودات توجد بالطبيعة ، فإن النفس تعد كمالا لجسم طبيعى ، بل هى فى الواقع لا تعد كمالا لأى جسم طبيعى ، فالنار والأرض والهواء مثلا تعلا موجودات طبيعية ، ولكن ليس لها نفس . وعلى ذلك فهى كمال جسم طبيعى تصدر عنه أفعاله الثانية ، بآلات يستعين بها فى أفعال الحياة ، ومنها مثلا التغذية والنمو . أى تكون النفس كمالا لجسم طبيعى له أن يفعل أفعال الحياة (٢)

وهنا لابد أن نتساءل مع فيلسوفنا ، هل تعد هذه النفس داخلة في مقولة الجوهر ؟

لقد سبق أن بينا أن النفس لاتعد جسماً عند فيلسوفنا . وعلى هذا فإن وجودها يصح له الانفراد وبالتالى يؤدى هذا إلى القول بأنها جوهر ، وذلك فى حالة النفس الإنسانية .

وهذا يعنى أن فيلسوفنا إذا كان قد اهتم بتقرير وجود نفس للكائنات الحية ،

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ١ ف ١ ص ٢٧٨

<sup>(</sup>٢) يناقش ابن سينا المعترضين على هذا الحد والقائلين بأنه لايتناول النفس الفلكية ، إذ أنها تفعل بلا آلات ، كما يناقش القائلين بعدم جدوى القول بوجود نفس ، بمعنى أن الحياة نفسها هي هذا الكمال ، بحيث إن ماينسب إلى الحياة يمكن أن ينسب إلى مايصدر عن النفس . (الشفاء - الطبيعيات - ن ٢ م ١ ف ١ ص ٢٨٠ - ٢٨١)

فإن هذا الاهتمام هدفه الأساسي إثبات حقيقة مغايرة للجسم وتتميز عنه كل التميز . إنها لايمكن أن تكون صورته ولا عرضاً من أعراضه تعد جوهراً قائماً بذاته(١) . وسنعود إلى توضيح هذه النقطة وبرهنة ابن سينا عليها عند دراستنا لقوى النفس الناطقة :

ولكن هل تعد النفس عند فيلسوفنا جوهراً سواء كانت نفساً نباتية أو حيوانية أو إنسانية ؟ نستطيع القول بناء على ما يذكره ابن سينا ، أنه لاشائ فى أن النفس الإنسانية جوهر وسيتضح لنا ذلك حين يسوق مجموعة من الأدلة والبراهين على جوهريتها وروحانيتها . أما بالنسبة للنفس النباتية أو الحيوانية ، فإن الجوهرية إذا كانت لاتثبت لها ، إلا أن المادة القريبة لوجود هذه الأنفس فى الأجسام النباتية والحيوانية ، إنما تكون بمزاج خاص وهيئة خاصة ، بحيث تبقى على هذه الحال ما دامت النفس فيها موجودة : وإذن فالنفس هى التى تجعلها بذلك المزاج . يقول ابن سينا : فإن النفس لامحالة علة لتكون النبات والحيوان على المزاج الذى لها ، إذ كانت النفس هى مبدأ التوليد والتربية ، فيكون الموضوع القريب لانفس وستحيلا أن يكون هو ما هو بالفعل إلا بالنفس ، وتكون النفس علة الكونه ذلك (٢).

وعلى ذلك لايكون وجود النفس فى الجسم كوجود العرض فى الموضوع (٣)، فانفس إذن جوهر لأنها صورة لا فى موضوع .

وهكذا يسوق ابن سينا الأدلة على أن النفس داخلة فى مقولة الجوهر ، ويناقش الكثير من الاعتراضات التي قد تنشأ عن هذا القول(<sup>1)</sup>.

وعلى ضوء هذا كله يمكن القول بأن فيلسوفنا تحت تأثير آراء أذلاطون ومدرسة الإسكندرية ، وكذلك سلفه الفارابي ، قد نظر إلى النفس على أنها فى آن واحد جوهر وصورة . فهى جوهر إذا نظرنا إليها فى حد ذاتها ، وصورة إذا أخذنا فى اعتبارنا

<sup>(</sup>١) د. إبراهيم مدكور: في الفلسفة الإسلامية ص ٢٠٠

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ١ ف ٣ ص ٣٨٥

<sup>(</sup>٣) تمييز ابن سينا بين صورة الشيء والأعراض التي تلحق الشيء ، يمكن تطبيقه على التمييز بين كمال أول للجسم و كمال ثان للجسم . الأول بمعنى الصورة ، والثانى إلى حد كبير يمكن أن يعد عرضاً له ، ولكن بشرط أن يكون عرضاً لازماً عن ذاته .

<sup>(</sup>٤) يمكن الرجوع في ذلك إلى الشفاء – العلبيعيات ن ٦ م ١ ف ٣ ص ٢٨٠ – ٢٨٧

صلتها بالجسم (1). وإذا كان فيلسوفنا قد قال بأن كلمة جوهر تطاق على المادة وتطلق على المادة وتطلق على المادة على الصورة ، وتطلق أيضاً على الجسم المركب منهما (٢) ، فإن هذا قد يسر له الجمع بين كلمة جوهر وكلمة صورة .

<sup>(</sup>١) دكتور إبراهيم مدكور: في الفلسفة الإسلامية ص ٢٠١

<sup>(</sup>٢) الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا من ص ٩٢ إلى ص ١٠١

## ثالثاً: نقد ابن سينا لمذاهب القدماء في النفس وجوهرها:

إذا كان ابن سينا قد أثبت وجود النفس لكل صنوف الكائنات الحية ، وعرفها لنا ، فإنه قبل أن يبين لنا قوى كل من النفس النباتية والحيوانية والإنسانية ، يحاول دحض بعض المذاهب التي ذهبت إلى إثبات النفس وتحديدها من جهات ، هي فيلسوفنا خاطئة .

وسنشير إلى نقده هذا مجرد إشارة ، إذ لا يخرج فى كثير عن القسم النقدى عند أرسطو والذى نجده فى كتاب النفس.

يذهب فيلسوفنا إلى أن الأوائل قد اختلفوا من جهة تحديد المسلك الذي يتبعونه حين يقولون بوجود النفس . وهذه المسالك لاتخرج عن ثلاثة : ١ – الحركة ، ٢ – الإدراك ، ٣ – الحياة .

المسلك الأول يحاول أن يبرهن على أن التحريك لايصدر إلا عن متحرك ، وأن المحرك الأول لابد أن يكون متحركاً بذاته . فإذا كانت النفس محركة أولية ويقصد إليها في التحريك كل من الأعضاء والمفاصل والأعصاب ، فإن النفس تكون محركة لذاتها ، وجوهراً لايموت ، إذ أن ما يتحرك لذاته لايجوز أن يموت .

ومن هذا المسلك الأول الذي يحاول كما قلنا التوصل إلى النفس من جهة الحركة تخرج مذاهب كثيرة . فنهم من جعلها جوهراً غير جسم محركاً الماته . ومنهم من بععلها جسماً على أن يكون متحركاً بذاته . ومنهم من نسب النفس إلى الأجرام التي لاتتجزأ ،واعتبر هذه الأجسام كرية حتى يسهل دوام حركتها ، وأن الحيوان يستنشق ذلك بالتنفس الذي يعد غذاء للنفس التي تدوم عن طريق استنشاق أو خروج الهباء الموجود في الجو ، ولذلك تصلح هذه النفس لأن تحرك غيرها . ومنهم من جعل النفس ناراً ، مستدلا على ذلك بأن النار دائمة الحركة .

هذا عن المسلك الأول الذى وإن اختلفت المذاهب المندرجة تحته إلا أن هذه المذاهب كلها يجمعها محاولة إثبات النفس من جهة الحركة كما يقول فيلسوفنا .

أما المسلك الثاني من المسالك الثلاثة ، وهو ما يعتمد على طريق الإدراك ،

فإنه قد رأى أن الشيء يدرك ما سواه لأنه متقدم عليه ومبدأ له ، فوجب أن تكون النفس مبدأ إما ناراً أو هواء أو أرضاً على حسب اعتقاده فى أصول الكون . وإما ماء لشدة رطوبة النطفة التى تعد مبدأ التكون . وإما جسماً بخارياً . وعلى ذلك فإن النفس إذا كانت تعرف الأشياء كلها ، فإن سببب ذلك أنها من جوهر المبدأ الحميعها . وهذا يتضح من مذاهب القائلين بأن النفس مركبة من الأشياء التى يعتبرونها عناصر الكون . فالإدراك إذن عبارة عن معرفة الشيء لشبيهه ، والمدرك بالفعل شبيه المدرك بالفعل . ومعنى هذا أنهم — كما هو واضح — يستندون إلى فكرة الإدراك في تقرير وجود النفس .

أما المسلك الثالث والأخير، وهو ما سبق أن أشار إليه فيلسوفنا فى مناقشته لتعريف النفس، فإنه اعتبر النفس إما حرارة غريزية لأن الحياة تكون بهذه الحرارة . وإما برودة إذ أن النفس مشتقة من النتفس ، وهذا النتفس هو الشيء المبرد لكى يحفظ جوهر النفس . وإما عدوها دماً ، ودليلهم على ذلك أن الكائن الحي إذا سفك دمه ، فإن حياته تبطل : أو اعتبروها مزاجاً أو تأليفاً ونسبة بين العناصر ، بحيث ينتج فإن حياته تبطل : أو اعتبروها مزاجاً أو تأليفاً ونسبة بين العناصر ، بحيث ينتج عن هذا التأليف بين العناصر حيوان مثلا . ويستداون على قولهم هذا ، بأن النفس عي ميل إلى المؤلفات من الأنغام والروائح والطعوم وتلتذ بها . وأخيراً عدوا النفس هي الإله ، وأنه يكون فى كل شيء علها ، وفى شيء نفساً ،

مسالك ثلاثة إذن عرض لها فيلسوفنا ، وحاولت التوصل إلى فهم فكرة النفس إما عن طريق الحياة .

بيد أن هذه المسالك الثلاث كلها تعد خاطئة عند فيلسوفنا . ولنبين نقده لها ، إذ أن ذلك يعين في ايقول على إثبات صحة تعريفه للنفس ، ويعين أيضاً على فهم قوى النفس سواء كانت نباتية أو حيوانية أو إنسانية ، كما يوضح لنا لماذا أصر فيلسوفنا على القول بمبدأ زائد على مجرد الجسمية .

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : الشفاء -- الطبيعيات ن ٦ م ۱ ف ٢ ص ٢٨٣ ، دكتور إبراهيم بيومى مدكور فى الفلسفة الإسلامية (منهج وتطبيقه) ص ١٩٥ -- ١٩٧ .

وأهم أوجه النقد التي يوجهها فيلسوفنا لهذه المسالك، مع ما في نقده هذا من بعض أوجه الخطأ والمغالطة، يمكننا إيجازها في النقاط الآتية :

١ – التعلق بمعنى الحركة يؤدى إلى إغفال معنى السكون . بمعنى أن السالكين إلى إثبات النفس عن طريق الحركة ينسون تقرير ظاهرة السكون . فإذا كانت النفس تحرك بأن تتحرك ، فإن تحركها إذا كان علة للتحريك ، فإن تسكيما لايخرج عن حالتين : إما أن يصدر عها وهى متحركة بحالها ، فتكون نسبة تحريكها بذاتها إلى التسكين والتحريك واحدة ، فكيف إذن يقولون إنها تحرك بأن تتحرك . وإما أن يصدر عنها التحريك وهى ساكنة ، فلا تكون إذن متحركة بذاتها كما يقولون .

٢ – لا يتحرك أى شيء إلا عن محرك ، أى لا يتحرك من ذاته ، فكيف تكون النفس شيئاً متحركاً من ذاته ؟ واضح أن هدف ابن سينا من ذلك الإصرار على القول بوجود مبدأ زائد على الجسمية .

٣ - الحركة إما أن تكون في المكان أو الكم أو الكيف (١): فإذا كانت مكانية فإنها إما أن تكون طبيعية أو قسرية أو نفسية . وهذه الأحوال كلها تثبت خطأ المسلك الذي سلكوه . إنها لو كانت طبيعية ، فإنها تكون إلى جهة واحدة ، وعلى ذلك تحرك النفس إلى جهة واحدة فقط . وإن كانت قسرية ، فلا تكون متحركة بذاتها ولا يكون تحريكها بذاتها طالما أن هناك قاسراً يقسرها ، وبذلك يكون هذا القاسر هو المبدأ الأول ، وأن يكون هو النفس . وإذا كانت نفسانية ، فإنه لابد من القول بوجود نفس قبل نفس وتكون بإرادة ، وعلى ذلك فتكون إما واحدة لا تختلف بمعنى أن يكون تحريكها على تلك الجهة الواحدة ، أو تكون مختلفة فيكون سنها سكونات ولاتكون متحركة بذاتها .

ولكن هلى يمكن تصور النفس إذا قلنا بأن حركتها حركة فى الكم أو الكيف؟ إن ذلك خاطئ أيضاً عند فيلسوفنا . إذ لايوجد شيء يتحرك حركة فى الكم بذاته ، بل نتيجة لدخول شيء عليه واستحالته فى ذاته . كما أن حركة الاستحالة لاتعد

<sup>(</sup>١) واجع ماكتبناه عن المقولات التي تقع فيها الحركة ، وذلك في كتابنا : الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا ص ٢٠١ وما بعدها .

حركة دائمة ، إنها تتم أساساً فى الأعراض وغايتها حصول ذلك العرض، فإذا حصل فقد وقفت الاستحالة ، فكيف إذن تكون النفس نحواً من أنحاء الحركة فى الكيف ؟

٤ ــ لوكان للنفس الحركة والانتقال ، لجاز بناء على قولهم أن تفارق بدناً ثم تعود إليه ، إذ أنهم يجعلون النفس مثلها مثل الزئبق فى الأجسام ، فإذا ترجرج تحرك ذلك الجسم ، ولايسلمون بوجود حركة اختيارية .

٥ — القول بأن النفس عبارة عن عدد أو نقط ، قول خاطئ من زوايا عديدة ، يبينها لنا ابن سينا ، وأهمها أن قولهم ذلك لا يمكن أن يؤدى إلى وحدة جوهرية لانفس وعلاقتها بالجسم . إذ كيف ترتبط هذه الوحدات أو النقط معاً ؟ إن ارتباطها بعضها ببعض والتئامها في طبيعة واحدة يؤدى إلى القول بأن هذه الوحدات والنقط تسرع إلى الاجتماع من أى موضع كانت فيه ، وإذا كان هذا الجمع والارتباط آتياً من جامع فيها يجمع كل واحد منها إلى الآخر ويضم بعضها إلى البعض و يحفظها ؛ فإن ذلك الثيء أولى أن مكون نفساً

7 - إذا كانت محاولة تفسير النفس باللجوء إلى معنى العدد والنقطة ، قد أدت إلى نتائج خاطئة ، فإن القول بتركيب النفس من مبادئ متعددة حتى يصح أن يعرف كل مبدأ شبيهه، وهذا هو المسلك الثانى خاطئ أيضاً . إذ ينتج عنه أن النفس لا يمكن أن تعرف الأشياء التى تحدث عن مبادئ مخالفة لطبيعتها . ويضرب ابن سينا مثالا على ذلك بالعظمية واللحمية والإنسانية . . . إلخ . إذ أنها ليست عناصر أولى ، وعلى هذا فإن منطوق مذهبهم يؤدى إلى القول بأن هذه الأشياء .

٧ – أخيراً، يمكن القول بأن المسلك الثالث الذي يسلك إلى معرفة النفس عن طريق الحياة ، هو بدوره لايقدم تفسيراً مقبولا سواء قال بالمزاج أو الأخلاط أو الدم . إن هذه الأخلاط لاتعدو أن تكون أشياء يحتاجها الجسم الحي ، إذ لابد أن تكون للنفس علاقة بالبدن ، ولكن هذه الأخلاط \_ فيما يقول ابن سينا \_ لاتصعد إلى مرتبة النفس ، بالإضافة إلى أنها ليست محركة ، إذ كيف يكون الدم مثلا محركاً وحساساً (١) .

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء – الطبعيات ن ٦ م ١ ف ٢ من ص ٢٨١ إلى ص ٢٨٥ .

## رابعاً: قوى النفس النباتية:

بينا فيما سبق كيف ذهب ابن سينا إلى تعريف النفس بأنها كمال أول ، ومعنى القول بأنها جوهر ، ثم أشرنا إلى نقد ابن سينا لكثير من الآراء التى حاولت الوصول إلى التعرف على النفس من خلال مسالك يعتبرها ابن سينا مسالك خاطئة .

ولكن القوى النفسانية لاتعد نفساً واحدة ، بل إنها تنقسم - كما أشرنا من قبل - قسمة أولية إلى أقسام ثلاثة ، وإن كانت تجمعها فكرة الكمال الأول ، بعنى أن النفس النباتية هي الكمال الأول لجسم طبيعي آلى من جهة ما يتوالد ويتغذى . والنفس الحيوانية هي الكمال الأول لجسم طبيعي آلى من جهة ما يدرك الجزئيات ويتحرك بالإرادة . والنفس الإنسانية هي كمال أول لجسم طبيعي آلى من جهة آلى من جهة قعله الأفعال التي تكون بالاختيار والاستنباط وإدراك الأور الكلبة .

ولكل نفس من هذه النفوس قوى محتلفة تتميز بها كل نفس عن الأخرى ، ولكن ليس معى ذلك أن النفس الحيوانية مثلا تخلو من قوى النفس النباتية ، أو أن النفس الإنسانية تخلو من قوى النفس الحيوانية . إذ أن فيلسوفنا – متابعاً فى ذلك أرسطو – يبين تدرج القوى النفسانية تدرجاً يتجه من الأبسط إلى الأكمل ، بعنى أن توجد الوظائف الدنيا فى الوظائف العليا وتكون كالحادمة لها ، كما يتضمن وجود الوظائف العليا وتكون نسبة الأولى إلى الثانية كنسبة الرئيس للمرءوس ، أى للأولى سلطة الرئاسة على من هى دونها .

وعلى ذلك فإذا كان لكل نفس قوى معينة ، فإن قوى النفس النباتية توجد في النفس الجيوانية ، وهذه القوى الأخيرة توجد في النفس الإنسانية بمعنى أن الأولى تكون لكل الكائنات الحية والثانية لكل الحيوانات والثالثة للإنسان وحده ، وهو الذي تكون النفوس والقوى كلها مجتمعة فيه . وهكذا تصبح نفس الكائن الحي أكثر تعقداً كلما ارتقينا نحو الكمال النسبي الذي نجده في أرقى الكائنات ، وهو الإنسان .

ولكن ما هي قوى كل من النفس النباتية والحيوانية والإنسانية ؟ .

لقد أفاض فيلسوفنا إفاضة كبيرة فى بيان قوى كل نفس من هذه النفوس مؤكداً القول بفكرة التدرج كما قلنا . ولكى نفهم الصلة بين قوى كل نفس والأخرى والعلاقة بين كل قوة والأخرى داخل النفس ، وكذلك لكى نصعد إلى فهم فكرة التدرج فى النفوس من الأبسط إلى الأعقد ، ومن الوظائف الدنيا إلى الوظائف العليا بإيجاز فيا يلى ، قوى كل نفس من هذه النفوس ، بادئين بقوى النفس النباتية ، إذ هى – كما يقول فيلسوفنا – أبسط القوى وأعمها إذا قيست بقوى النفس الخيوانية أو الإنسانية .

ا ــ القوق الغاذية : من شأن هذه القوة أن تحيل جسماً غير الجسم الذي هي فيه ، إلى مشاكلة الجسم الذي هي فيه بحيث تلصقه به بدل ما يتحلل عنه .

بالجسم الذي هي فيه ، بالجسم الدي هي فيه ، بالجسم الذي هي فيه ، بالجسم المتشبه به ، زيادة متناسبة في أقطاره طولا وعرضاً وعمقاً ، حتى يبلغ هذا الجسم كماله من جهة النشوء .

ج - القوق المولدة: تأخذ هذه القوة من الجسم الذى هى فيه جزءاً يعد شبيهاً له بالقوة ، فتفعل فيه باستمداد أجسام أخرى تتشبه به ، من التخليق والتمزيج ما يصير شبيهاً به بالفعل ، بعد أن كان فى الحالة الأولى لايعدوكوناً بالقوة .

ويوضح لنا ابن سينا - كما فعل أرسطو - عمل هذه القوة ، فينسب لها فعاين : أحدهما تخليق البذر وتشكيله وطبعه ، والثانى إفادة أجزائه فى الاستحالة الثانية ، صورها من القوى والمقادير والأشكال والأعداد والخشونة والملاسة (١)

وإذا كان ابن سينا يقول بالتدرج بين النفوس النباتية والحيوانية والإنسانية ، فهل نستطيع القول بأن هناك تدرجاً داخل قوى النفس النباتية ؟

يمكن على ضوء عبارات ابن سينا، القول بتدرج هذه القوى تدرجاً من الأسفل

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ۱ ف ٥ ص ٢٨٩ ، م ٢ ف ١ ص ٢٩٣ ، أحوال النفس ص ٧٥ – ٥٨ ، مبحث عن القوى النفسانية ص ١٥٦ – ١٥٧ ، الإشارات والتنبيهات – القسم الطبيعي ص ٤٠٨ – ٤١١

إلى الأعلى ، بمعنى أن هناك قوة داخل النفس تخدم قوة ، وهذه القوة تخدم الثالثة . فإذا كان ابن سينا قد نسب للنفس النباتية ثلاث قوى ، فإن القوة الأولى منها وهى المغاذية تخدم القوة الثانية وهى المنمية ، إذ أن الغاذية تكون ملصقة للغذاء داخل النبات ، والمنمية هى التى تتصرف فى هذا الغذاء بحيث توزعه بمقادير حسب حاجة الجسم . يقول ابن سينا : « أما القوة النامية فإنها تسلب جانباً من البدن من الغذاء إليه لزيادة فى جهة أخرى فتلصقه بتلك الجهة فوق زيادة جهة أخرى ، مستخدمة للغاذية فى جميع ذلك »(١) .

وهكذا يورد ابن سينا كثيراً من الأمثلة في كتابه « الشفاء » ، لكي يبين لنا كيف أن القوة الأولى تخدم الثانية وأن الثانية تخدم الثالثة التي تتصرف في أفعال القوة الأولى والثانية . كما يحدد دور كل منها بالنسبة للأحياء . فالقوة الغاذية مقصودة ليتم بهاجوهر الشخص ، مقصودة ليتم بهاجوهر الشخص ، والقوة النامية مقصودة ليتم بهاجوهر الشخص ، والقوة المولدة مقصودة ليستبقى بها النوع . ( انظر الشكل رقم ٥ ص ١٦٨) .

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ٢ ف ١ ص ٢٩٤ . ونفس هذه الأفكار قد أوردها بنصها تقريباً في « مبحث عن القوى النفسانية » ص ١٥٧

# خامساً: قوى النفس الحيوانية:

إذا كان ابن سينا قد بين لنا قوى النفس النباتية وحددها فى ثلاث قوى هى الغاذية والمنمية والمولدة ، وإذا كان قد بين هذه القوى بمعنى أن الأولى منها تخدم الثانية والثانية تخدم الثالثة ، فإنه يدرس أيضاً النفس الحيوانية محدداً قواها سواء كانت خارجية أو داخلية .

ونود أن نشير بادئ ذى بدء إلى أن التدرج الذى وجدناه بين قوى النفس النباتية سنجده أيضاً بين هذه النفس والنفس الحيوانية والنفس الإنسانية ، بمعنى أن قوى النفس النباتية توجد فى النفس الحيوانية وكذلك توجد كل من قوى النفس النباتية والحيوانية فى النفس الإنسانية ، بل سنجد تدرجاً بين كل قوة والأخرى داخل الحيوانية ، كما سيتضح كل ذلك فى موضعه بعد قليل .

ولنبين الآن هذه القوى التي ينسبها فيلسوفنا ــ متابعاً في هذا أرسطو إلى حد كبير ــ لهذه النفس الحيوانية .

تنقسم قوى النفس الحيوانية بالقسمة الأولى إلى قوتين هما القوة المحركة والقوة الملدركة . وتنقسم كل قوة من هاتين القوتين إلى أقسام أخرى عديدة ومتشعبة ، ولكن يمكن حصرها والتمييز بين كل قسم والآخر كما يلى :

القوة الأولى وهى القوة المحركة تنقسم إلى قسمين يجمعهما التحريك ، أى أن هذين القسمين يعدان وجهين لقوة واحدة فى الواقع . فهذه القوة تعد محركة على أنها باعثة أو دافعة أو محركة على أنها فاعلة(١١) . الأولى وهى المحركة على أنها باعثة هى القوة النزوعية الشؤقية وهى القوة التى إذا ارتسمت فى التخيل بعد صورة مطلوبة أو مهروبة عنها ، بعثت القوة المحركة الأخرى على التحريك .

وهذه القوة يمكن بالتالى قسمتها إلى قسمين يتمثلان فى إبعاد الألم والضرر والاقتراب من اللذة . فهى شهوانية حين تقترب من الأشياء طلباً للذة ، وهى غضبية حين تبعد عن الأشياء المؤلمة أو الضارة . يقول ابن سينا ملخصاً ذلك كله :

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : الشفاء — الطبيعيات ن ٦ م ١ ف ٥ ص ٢٨٩ ، مبحث عن القوى النفسانية ص ١٥٨ – ١٥٩ ، د كتور خليل الجر وحنا الفاخورى: تاريخ الفلسفة العربية — مجلد ٢ ص ١٩٠

إن لهذه القوة شعبتين: شعبة تسمى قوة شهوانية وهى قوة تنبعث على تحرياك يقرب من الأشياء المتخيلة ضرورية كانت أو نافعة طلباً اللذة. وشعبة تسمى غضبية وهى قوة تنبعث على تحريك يدفع به الشيء المتخيل ضاراً أو مفسداً طالباً للغلبة (١)

هذا عن القسم الأول من القوة المحركة ، أى القوة المحركة على أنها باعثة . أما القوة المحركة على أنها باعثة . أما القوة المحركة على أنها فاعلة ، فهى قوة تنبعث فى الأعصاب والعضلات وتؤدى إلى تشنج العضلات فتجذب الأوتار والرباطات المتصلة بالأعضاء إلى جهة المبدأ ، كما ترخيها وتمدها طولا فتصبح الأوتار والرباطات نتيجة الملك إلى خلاف جهة المبدأ (٢) .

هاتان هما القوتان اللتان تنقسم إليهما القوة المحركة ، أى الباعثة والفاعلة . أما القسم الثانى من قوى النفس الحيوانية ، فهو — كما قلنا — — القوة المدركة . وإذا كان القسم الأول ينقسم إلى شعبتين ، فإن القسم الثانى وهو القوة المدركة يمكن تقسيمه إلى قسمين ، يندرج تحتهما عدة قوى . فهى إما أن تعد قوة مدركة من خارج ، وإما أن تعد قوة مدركة من داخل . فما هى إذن الأقسام الفرعية التى يمكن إدراجها تحت القوة المدركة من خارج ؟

يمكن أن نقول إن القوة المدركة من خارج تتمثل في الحواس الخمس ، أى البصر والسمع والشم والذوق واللمس . بيد أن هذه الحاسة يمكن أن تعد جنساً لأربع قوى تحكم الواحدة في التضاد الذي نلمسه بين الحار والبارد واليابس والرطب والصلب واللين والحشن والأملس . ولذلك يقول ابن سينا إن القوة المدركة من خارج هي الحواس الحمس أو النمان ، طالما أن هذه الحاسة الأخيرة يمكن تفريعها إلى أربع قوى .

ويحدد لنا ابن سينا دوركل حاسة من هذه الحواس ، ويفيض فى بيان هذا اللدور ، إفاضة فاق بها أستاذه أرسطو . فمن يرجع إلى المقالة الثانية من كتاب

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ١ ف ه ص ٢٨٩ – ٢٩٠

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٢٨٩ - ٢٩٠

الشفاء بفصولها الخمسة ، وكذلك المقالة الثالثة بفصولها التمانية (١) ، يجاء تحليلا أوفى على التمام ، ونقداً دقيقاً لكثير من المذاهب التى فسرت عمل حاسة أو أكثر تفسيراً هو عنده تفسير خاطئ ، وذكراً لأمثلة لاحصر لها ، وتجارب قام بها بنفسه ، وأشياء شاهدها . كل ذلك لكى يحدد بدقة عمل حاسة حاسة من هذه الحواس ، غير مكتف بالدراسات التى وصلت إليه والتى تحدد عمل حاسة . حاسة : صحيح أنه قد جانبه التوفيق فى بعض المسائل المتعلقة بعمل هذه الحواس ، لكن ذكره لهذه الشواهد ، ومحاولته إجراء التجارب ، تعد أشياء جديرة بالتقدير حتى من وجهة نظر العلم فى عصرنا الحديث .

و يمكن الإشارة إلى عمل هذه الحواس على نحو عام فما يلي :

ا ــ البصر: يدرك صورة ما ينطبع فى الرطوبة الجليدية من أشباح الأجسام ذوات اللون المتأدية فى الأجسام الشفافة بالفعل إلى سطوح الأجسام الصقيلة .

ب ـ السمع : يدرك صورة مايتأدى إليه من تموج الهواء المنضغط بين قارع ومقروع مقاوم للانضغاط بعنف يحدث منه صوت ، فيتأدى تموجه إلى الهواء المحصور الراكد فى تجويف الصاخ بحيث يحركه بشكل حركته ويماس أمواج تلك الحركة العصبية فيسمع الكائن .

حــ الشم: تدرك هذه الحاسة ما يؤدى إليه الهواء المستنشق من الرائحة الموجودة في البخار المخالط له أو الرائحة المنطبعة فيه بالاستحالة من جسم له رائحة .

وتفسير عمل هذه الحاسة لم يكن أمراً متفقاً عليه من جانب الذين. حاولوا تحديد فعلها وكيفية هذا الفعل . إذ أن فيلسوفنا يعرض لكثير من الآراء التي اختلفت حول تفسير أسباب الرائحة التي نشمها عن طريق هذه الحاسة . هن هذه الآراء ما ينسبها إلى مخالطة شيء من جرم ذي رائحة متحلل متبخر ، فيخالط المتوسط . ومنها من يرى أنها تحدث نتيجة لاستحالة من المتوسط دون أن يخالطه شيء من رائحة . ومنها من يقول إنها تحدث دون مخالطة شيء آخر ودون استحالة من المتوسط .

<sup>(</sup>١) من ص ٢٩٣ إلى ص ٣٣٢. وإذا كان المجال لايتسع لبيان هذه المشاهدات والتجارب ، فإننا نحيل على المقالة الثانية والمقالة الثالثة من طبيعيات الشفاء، وما فيهما من بعض التفسيرات التي تعد صحيحة إلى حد كبير .

ويبين فيلسوفنا الأدلة التي استند إليها كل فريق ، كما يوجه نقده لبعضها (١). ويتجه إلى إثبات دور الاستحالة في إحداث الشم ، ويضرب لذلك مثالا ، فيقول : ومما يدل على أن الاستحالة لها مدخل في هذا الباب ، أنا مثلا نبخر الكافور تبخيراً يأتى على جوهره كله ، فتكون منه رائحة منتشرة انتشاراً إلى حد قد يمكن أن تنتشر منه تلك الرائحة في أضعاف ذلك الموضع بالنقل والوضع جزءاً جزءاً من ذلك المكان كله حتى يتشمم منه في بقعة ضيقة صغيرة من تلك الأضعاف مثل تلك الرائحة . فإذا كان في كل واحدة من تلك البقاع الصغيرة يتبخر منه شيء فيكون مجموع الأبخرة التي تتحلل منه في جميع تلك البقاع التي تزيد على البقعة فيكون مجموع الأبخرة التي تتحلل منه في جميع تلك البقاع التي تزيد على البقعة المذكورة أضعافاً مضاعفة للبخار كله الذي يكون بالتبخير أو مناسباً له ولا يكون (١) .

د ــ الذوق: تدرك هذه الحاسة ، التي توجد في العصب المغروس على جرم اللسان ، الطعوم المتحللة من الأجسام المماسة المخالطة الرطوبة فيها مخالطة محيلة .

هـ اللمس: تدرك ما يماسها ويؤثر فيها بالمضادة المحيلة للمزاج أو المحيلة للمنزاج أو المحيلة للمنزا ـ يشبه أن المركيب . وهذه الحاسة ـ كما يقول ابن سينا وكما سبق أن أشرنا ـ يشبه أن تكون عند قوم لانوعاً قائماً بذاتها أى حاسة خامسة ، بل جنساً لقوى أربع ، إلا أن اجتماعها فى آلة واحدة يوهم تأحدها فى الذات (٣) .

هذه هي القوة المدركة إذا نظرنا إليها من خارج ، والتي تنقسم إلى حواس

<sup>(</sup>١) يمكن الرجوع في ذلك إلى ص ٣٠٢ حتى ص ٣٠٥ من المقالة الثانية من طبيعيات الشفاء.

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ٢ ف ٤ ص ٣٠٣

<sup>(</sup>٣) ابن سينا : الشفاء — الطبيعيات ن ٦ م ١ ف ٥ ص ٢٩٠، أحوال النفس ص ٥٥ – ٥٥ مبحث عن القوى النفسانية ص ١٦٤ ، دانش نامة ص ١٠٥ – ١٦١ ، دانش نامة ص ١٤٥ – ١٦١ ، دكتور محمد عبّان نجاتى : الإدراك الحسى عند ابن سينا ص ٥٥ – ١٢٥ فى مواضع متفرقة . وقد درس هذه الحواس وعملها دراسة دقيقة ، مقارناً آراء ابن سينا بآراء علماء النفس فى العصر الحديث وأيضاً :

E. gilson: History of Christian philosophy p. 201 S. Afnan: Avicenna p. 140 - 192.

خمس . أما القوى المدركة من داخل فمنها ما يدرك صور المحسوسات ومنها ما يدرك معانبها .

و يحدد لنا ابن سينا الفرق بين إدراك الصورة وإدراك المعنى ، بالقياس إلى وظائف هذه القوة المدركة : فيرى أن إدراك الصورة يكون بالنفس الباطنة على الحواس الظاهرة . مثال ذلك إدراك الشاه لصورة الذائب وشكله ولونه . أما المعنى فيكون بالنفس الباطنة لا بالحواس ، مثال ذلك إدراك الشاه لعداوة الذئب

يقول ابن سينا محدداً الفرق بين إدراك الصورة وإدراك المعنى ومبيناً العلاقة بين كل نوع مهما والآخر: إن الفرق بين إدراك الصورة وإدراك المعنى ، أن الصورة هي الشيء الذي يدركه الحس الباطن والظاهر معاً ، لكن الحس الظاهر يدركه أولا ويؤديه إلى الحس الباطن (١).

كما يرى أن هذا التمييز يمكن ملاحظته ببيان الفرق بين الإدراك مع الفعل ، والإدراك لا مع الفعل . والإدراك لا مع الفعل . فالإدراك الأول هو أن يكون حصول الصورة على نحو ما من الحصول وقد وقع للشيء من نفسه، والإدراك الثانى أن يكون حصول هذه الصورة للشيء من جهة شيء آخر أدى إليها(٢) .

وقبل أن نبين مكان القوى الباطنة الموجودة فى هذه القوة المدركة وعملها ، على النحو الذى نجده عند ابن سينا ، نقول إن تحديد مكان فى المخ لهذه القوى ، يعد شيئاً باطلا ، وضرباً من التفسيرات الحاطئة من وجهة نظر العلم الحديث . إلا أن هذا كان بعيداً عن ذهن ابن سينا لقلة التجارب وطبيعة العصر الذى عاش فيه . إذ لم يتح للعلماء خطأ هذه النظريات إلا أثناء الحرب العالمية الأولى ، حين رأوا أنه على الرغم من إصابة فرد ما فى جزء من أجزاء المخ ، إلا أن الوظيفة التى ينسبها فيلسوفنا وكل القائلين بهذه النظريات ، لاتزال تعمل . ومعنى هذا أنه من الحطأ القول بأن القوة الفلانية مكانها فى وسط المخ ، والأخرى مكانها فى مقدم المخ ، وكان يمكن لابن سينا وهو الذى حاول جهده أن يبين لنا ترابط هذه القوى وتأثير بعضها فى بعض ، ألا يلجأ إلى هذه التحديدات والتقسيات ، ولكنه تصور أن وظيفة الحس المشترك مثلا إذا كانت تختلف عن وظيفة الحيلة ، فلابد بالتالى

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ١ ف ه ص ٢٩٠

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٢٩٠

أن يكون مكان الأولى غير مكان الثانية ، أى أنه حدد مواضع فى الدماغ تبعاً لاختلاف وظائف حاسة باطنة عن الأخرى .

ولنشر الآن إلى هذه الحواس الباطنة ووظائفها :

ا — الحس المشترك: يحدد ابن سينا مكانها ، فيقول إنها مرتبة فى التجويف الأول من الدماغ ، كما يحدد وظيفتها ، فيرى أنها تقبل بذاتها جميع الصور المنطبعة فى الحواس الخمس المتأدية إليه . ويمكن القول على ضوء ماكتبه ابن سينا عن وظيفة الحس المشترك أنه ينسب إليه ثلاث وظائف . فهو يعد الأساس لبقية الحواس ، كما أنه يدرك موضوعات لايمكن للحواس إدراكها كالمقدار ، بالاضافة إلى أنه يجعل الإنسان يشعر بما تنقله إليه الحواس الخمس .

وهذه الوظيفة الأخيرة تعد وظيفة هامة ، بل هي أهم هذه الوظائف الثلاث . فعلى الرغم من أن ابن سينا حين بحث في عمل الحواس الخمس يقول مثلا عن البصر إن آلته وهي العين وظيفتها أن ترى ، إلا أن دراسته لوظائف الحس المشترك تثبت أنه نقطة التقاء هذه الحواس الحمس ، بمعنى أنه المركز العام الذي تتلاقي فيه جميع الإحساسات ، إذ أنه يجعل الفرد يدرك أنه يبصر ويدرك أنه يسمع . . . .

وعلى هذا يكون فيلسوننا قد جعل الحس المشترك حسنًا خاصًا له شخصية مستقلة عن الحواس الظاهرة من جهة وعن مجموع النفس الحاسة من جهة أخرى (١) .

ب ــ الحيال والمصورة: توجد فى آخر التجويف المقدم من الذماغ، ووظيفتها الاحتفاظ بما قبله الحس المشترك من الحواس الحمس الجزئية، بحيث يبقى فيه بعد غيبة تلك المحسوسات.

المتخيلة: يسميها ابن سينا بهذا الاسم بالنسبة للحيوان، أما بالنسبة للإنسان فيسميها بالمفكرة. ووظيفتها تركيب بعض ما يوجد فى الحيال أو تفصيله.

د - الوهمية : توجله في نهاية التجويف الأوسط من الدماغ . وتدرك هذه القوة المعانى غير المحسوسة الموجودة في المحسوسات الجزئية . يقول ابن سينا :

<sup>(</sup>١) د. محمد عثمان نجاتى : الإدراك الحسى عند ابن سينا ص ١٥٩

«إن الحيوانات - ناطقها وغير ناطقها - تدرك في المحسوسات الجزئية معانى جزئية غير محسوسة ، ولا متأدية من طريق الحواس ، مثل إدراك الشاة معنى في الذئب غير محسوس إدراكاً جزئياً يحكم به كما يحكم الحس بما يشاهده »(١) :

وعلى هذا. يكون إدراك تلك المعانى — كما يقول الطوسى — دليلا على وجود قوة تدركها .. وكونها ثما لم يتأد من الحواس ، دليل على مغايرتها للحس المشترك. ووجودها فى الحيوانات العجم دليل على مغايرتها للنفس الناطقه (٢) .

وقول ابن سينا بهذه القوة الوهمية ، يعد مخالفاً لأرسطو بمعنى أن أرسطو لم يقل بوجودها . بيد أنها ليست من ابتكاره — كما يقول مونك (٣) — إذ سبقه إليها الفارابي .

ولكن هل هناك فائدة لافتراض وجود هذه القوة ؟ إن وظائفها لاتخرج عن وظيفة التخيل عند أرسطو<sup>(٤)</sup>. ولعل هذا ما دفع ابن رشد لنقد ابن سينا في هذا الموضع. فإذا كان ابن سينا قد حدد عملا لهذه القوة وميز وظيفتها عن وظائف القوى الأخرى ، فإن خصمه ابن رشد ، قد ذهب إلى إلغاء عمل هذه القوة ، قائلا إن عملها متضمن في القوة المتخيلة ، بحيث لايكون هناك أي مجال القول بها وافتراض عمل لها بالتالي<sup>(٥)</sup>.

ويبدو أن ابن سينا قد أحس بعدم جدوى القول بوجود هذه القوة فى بعض مواضع مؤلفاته . فهو يقول : « ويشبه أن تكون هذه القوة هى أيضاً المتصرفة فى المتخيلات تركيباً وتفصيلا »(١) . وقد سبق أن بينا أن هذا التركيب والتفصيل ينسبه فيلسوفنا للقوة المتخيلة .

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الإشارات والتنبيهات – القسم الطبيعي ص ٤٥٣ . وانظر في هذا المعنى أيضاً : عيون الحكمة لابن سينا ص ٣٨ – ٣٩

<sup>(</sup>۲) الطوسى : شرح الإشارات والتنبيهات ص ٥٤٣

Mela ges de la philosophie juive et Arabe p. 364. (7)

goichon : Vocabulaire Comparée d'Aristote et d' Ibn-Sina, Supp p. 41. ( £.)

<sup>(</sup> ٥ )، ابن رشد : تلخيص كتاب الحاس والمحسوس ص ٢١٠ ، تهافت التهافت ص ١٢٧ – ١٢٨

<sup>(</sup>٦) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ١ ف ٥ ص ٢٩١

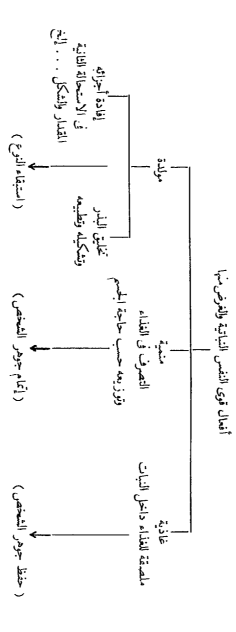
والواقع أنه ليس هناك أى مبر ر لافتراض قوة ليس لها عمل ، طالما أن ما ينسب إليها من عمل ، يمكن أن تؤديه قوة أخرى . وقد أخطأ ابن سينا فى القول بوجود هذه القوة .

ه – الحافظة الذاكرة: إذا كانت القوة الوهمية توجد في نهاية التجويف الأوسط من الدماغ ، فإن هذه القوة توجد في التجويف المؤخر منه . ويحدد ابن سينا عمل هذه القوة بالمقارنة بينها وبين القوة الوهمية ، فيذهب إلى أنها تحفظ ما تدركه القوة الوهمية من المعانى غير المحسوسة في المحسوسات الحزئية ، ونسبتها إلى القوة الوهمية كنسبة الحيال إلى الحس المشترك (۱) .

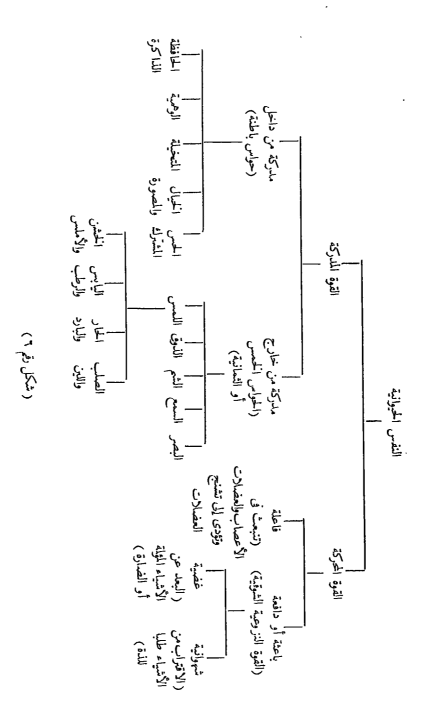
وبهذا يكون ابن سينا قد حدد القوى التى توجد للنفس الحيوانية ، مقسماً إياها إلى قسمين أساسيين هما المحركة والمدركة ، ومميزاً أيضاً داخل هذين القسمين بين قوة أخرى . ( انظر شكل رقم ٢ ص ١٦٩ ) .

وهذه القوى إذا كانت توجد للحيوان ولاتوجد للنبات ، فإنها توجد للإنسان ، طبقاً لفكرة التدرج من الأبسط إلى الأعقد . ولكن للإنسان ــ كما سنرى ــ قوى أكثر تعقداً وأكثر رقياً تزيد على هذه القوى فى كل. من النفس النباتية والنفس الحيوانية .

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ۲ م ۱ ف ه ص ۲۹۰ – ۲۹۱ ، رسالة في أحوال النفس ص ۲۲ ، مبحث عن القوى النفسانية ص ۱۹۷ – ۱۹۸ ، دكتور محمد عثمان نجاتى : ابن سينا في مواضع الإدراك الحسى عند ابن سينا ص ۱۳۰ وما بعدها ، د. أحمد فؤاد الأهواني : ابن سينا في مواضع متفرقة من ص ٥ م إلى ض ٥ م ،



(شكل رقم ه )



سادساً: النفس الناطقة: إنبات جوهريها وتقرير حدوثها، وتحديد قواها، وبيان العقول التي توجد لها.

### (١) تمهيد:

فى الجزء السالف وما سبقه ، بينا القوى التى ينسبها فيلسوفنا لكل من النفس الناتية والنفس الحيوانية . وإذا كان ابنسينا يفيض أساساً فى دراسة النفس الناطقة ، دراسة تتناول كل أبعادها ومجالاتها ، من إثبات لجوهريتها ، وتحديد لقوى لها تختلف بها عن نفس النبات ونفس الحيوان وإثبات لخلودها ، ونفى لتناسخها ، بحيث إن الدارس لكتبه النفسية وخاصة الأجزاء الموجودة فى كتاب الإشارات والتنبيهات وكتاب الشفاء ، يجد أن بحوثه النفسية تدور حول النفس الإنسانية أساساً ؛ فإن مرد ذلك أنه بالنسبة للنبات والحيوان ، يقتصر على إثبات وجود نفس لكل من المملكتين ويثبت قواهها ، أما دراساته التفصيلية لهذين الصنفين من صنوف الكائنات فيخصص لهما مواضع أخرى يدرسهما فيهما من جهة مادتهما الجسمية أساساً كما سبق أن أشرنا .

نقول ينظر إليهما أساساً من جهة مادتهما الجسمية . ويحاول دراستهما بمنهج يقوم على أسس علمية نجدها فى بعض جذورها فى المنهج العلمى الحديث . أما إذا بدأ فيلسوفنا فى دراسة موضوع النفس بكل مراتبها ، فقد بدأ يدخل فى مجالات هى أقرب إلى المتاهات التى يحيط بها الغموض من كل جانب : فلغته كيفية لا كمية . وهو يحدثنا عن قوى للنفس ، بل يذهب إلى تحديد مكان لكل قوة ، فهذه فى نهاية الدماغ ، وتلك فى وسط الدماغ . : . إلى خ .

ولهذا كان من الطبيعي ودراساته هذه ، وكذلك من سبقوه وخاصة أرسطو ، يكتنفها الغموض والتحدث عن أشياء باطنة خفية . نقول كان طبيعياً أن يتخلص علم النفس الحديث من كل ما هو خبى باطن ، و من كل ما هو مطبوع بطابع كيفي وصنى . فحل الكم بدل الكيف ، وتخلصنا من البحث في هذا الجوهر غير المحسوس ، الذي هو من أشد المعانى غوصاً في مجال الغموض ، لنركز أساساً على دراسة السلوك الذي يخضع للقياس والمشاهدة :

ونقول كان طبيعياً أيضاً أن يتبقى لنا دراساته التى تعتمد على المشاهدة والتجربة ، مشاهدة صنوف النباتات والحيوانات وإجراء بعض التجارب عليهما ، بحيث تحوز دراساته هذه رضا العلماء، أما بحثه فى القوى وتحديد نفوس وما أشبه ذلك فقد ذهب أدراج الرياح .

ولكن هذا لا يعنى أن دراسته للنفس يكتنفها الخطأ من كل جانب: فبعض براهينه على وجودها تحتل مكانة كبيرة من الأهمية والدقة. وسنبين أن ما اعتمد منها أساساً على التجربة الباطنة يعد أكثر دقة من غيره من البراهين. وعلى ذلك فإن محاولة البرهنة تعد محاولة صحيحة، أما البحث بعد ذلك على أساس هذه القوى والنفوس، فإنه يعد بحثاً خاطئاً فى أكثر زواياه. وستزداد هذه النقاط التى أشرنا إليها الآن وضوحاً خلال الصفحات التالية.

قلنا إن فيلسوفنا قد أفاض في دراسة النفس ، ناظراً إليها من كل الأبعاد التي يمكن أن ننظر من خلالها . وهذه الأبعاد والزوايا التي من خلالها يدرس فيلسوفنا النفس الإنسانية ، إذا كانت تختلف فما بينها وتتباعد ، إلا أن دراسة كل مجال منها يؤدى إلى تلاحمه مع المجال الآخر . بحيث إن الباحث في النفس الإنسانية ، والذي يأخذ في اعتباره دراستها من كافة جوانبها ، يتف حائراً أمام هذا التشعب والتداخل بين كل مجال والآخر . بيد أننا لو أردنا البحث فيها داخل نطاق موضوع هذا الباب وهو « الكائنات اللاحية والكائنات الحية » ، استطعنا سفها يبدو لنا ــ تحديد مجال دراستها في نقطتين أساسيتين وإن تفرع عنهما بعض النقاط الجزئية . وهاتان النقطتان هما إثبات جوهريتها وتحديد قواها : فالأولى منها تهدف أساساً إلى إثبات مغايرتها لكل من النفس النباتية والنفس الحيوانية ، وكيف أنها يمكن أن تفارق الجسد بعد الموت سعياً وراء الخلود . والنقطة الثانية منها تبين لنا كيف أن هناك قوى أكثر رقياً وأكثر تعقداً ، توجد للإنسان دون سائر صنوف الكائنات الحمة . وسندرس هذه النقطة لكي نبين أساساً مدى اختلاف هذه القوى عن القوى الموجودة في النبات والحيوان ، وستؤدى هذه الدراسة إلى التعرض من بعض الزوايا لنظرية المعرفة تعرضاً مجملا شاملا ، ولكن دون تفصيل دراسة قوة قوة من هذه القوى وكيف بدرك الإنسان عن طريقها إدراكاً حسيًّا أو عقليًّا.

وعلى ضوء ما ذكرناه ، سنبين الآن تجوهر النفس الإنسانية ، وكيف برهن ابن سينا على هذه القضية ، برهنة جانبه الصراب في بعض أبعادها .

#### (٢) جوهرية النفس:

ما من كتاب من كتب ابن سينا التي تبحث في المجالات النفسية ، إلا ونجد فيه دليلا أو أكثر على تجوهر النفس . وهذه الأدلة تتفاوت عدداً وقوة ، ولكنها تجتمع عند إثبات هذه الجوهرية ثم الصعود من ذلك إلى البرهنة على خلودها . وهنا يفترق فيلسوفنا ابن سينا عن أرسطو في هذه النقطة . صحيح أن أرسطو قد أثبت جوهرية النفس ، بمعنى أنها ليست عرضاً للجسم ، ولكن ذلك لم يؤد به إلى القول بخلودها .

ولنبين الآن أهم هذه الأدلة التي يسوقها ابن سينا لإثبات هذه الجوهرية ، وكيف أنها تتميز عن الجسم ، قائلين بادئ ذي بدء أن هذه البراهين التي يحاول بها ابن سينا إثبات جوهرية النفس ، وكذلك ما سيتلوها من براهين ، سنذكرها بعد قليل ، يحاول بها فيلسوفنا إثبات روحانية النفس الناطقة وأنها تختلف تماماً عن الجسد الذي تحل فيه . نقول إن هذه البراهين رغم ما في بعضها من خطأ ، ورغم أن بعضها لايؤدي إلى إثبات المطلوب ، إلا أنها تدلنا على المجهود الكبير الذي بذله ابن سينا في هذا المجال ، وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار ، أن البحث في المجالات النفسية وما يتعلق بها ، ليس من البحوث السهلة الهينة ، كما أن محاولة البرهنة على وجود جوهر خبي أصعب بطبيعة الحال من محاولة البرهنة على أشياء حسية ملموسة مادية .

# ا ــ برهان الإنسان المعلق في الفضاء :

هذا البرهان وإن لم يختلف فى بعض الزوايا عن براهين أخرى سنسوقها فيما بعد ، إلا أن الصياغة الجديدة له فى صورة خيالية ، قد أدت بهذا البرهان \_ فيما يذهب البعض \_ إلى الانتشار عند فلاسفة وجدوا بعد فيلسوفنا وخاصة ديكارت . ويبدو أن ابن سينا كان يعتز بهذا البرهان ، أى برهان الإنسان المعلق فى الفضاء أو المحلق فى المواء ، كما يقول جيلسون (١١) . فنحن نجده سواء فى كتبه الكبيرة ، أو بعض رسائله . وقد عبر عنه فى نصين فى غاية الوضوح ، نجدهما أساساً فى

القسم الطبيعي من كتاب الشفاء ، وكتاب الإشارات والتنبيهات .

يتصور ابن سينا صورة رجل يهوى فى الفضاء بحيث يوجد فى وضع لا يحس. فيه أى عضو من أعضائه الظاهرة أو الباطنة ، ولكنه يشعر بوجود نفسه ، على أنها جوهر بسيط تماماً مخالف لبدنه .

ولكى نتعرف على هذه الصورة التى يحاول عن طريقها فيلسوفنا تقديم برهان من براهينه العديدة على جوهرية النفس الناطقة ، سنسوق نصين من نصوصه التى قلنا إنهما موجودان في أشهر كتبه :

فهو يقول في كتاب الشفاء : يجب أن يتوهم الواحد منا كأنه خلق دفعة وخلق كاملا ، لكنه حجب بصره عن مشاهدة الخارجات ، وخلق يهوى في هواء أو خلاء هوياً لايصدمه فيه قوام الهواء صدماً ما يحوج إلى أن يحس ، وفرق بين أعضائه فلم تتلاق ولم تتماس . ثم يتأمل أنه هل يثبت وجود ذاته ولايشك في إثباته لذاته موجوداً ، ولا يثبت مع ذلك طرفاً من أعضائه ولا باطناً من أحشائه ولا قلبا ولا دماغاً ولا شيئاً من الأشياء من خارج ، بل كان يثبت ذاته ولايثبت لها طولا ولا عرضاً ولا عمقاً ، ولو أنه أمكنه في تلك الحال أن يتخيل يداً أو عضواً لحر ، لم يتخيله جزءاً من ذاته ولا شرطاً في ذاته . وأنت تعلم أن المُثبت غير الذي لم يثبت وجودها خاصية لها على أنها هو بعينه غير جسمه وأعضائه التي لم تثبت . فإذن المثبت له سبيل إلى أن على أنها هو بعينه غير جسمه وأعضائه التي لم تثبت . فإذن المثبت له سبيل إلى أن يثبته ، على وجودالنفس شيئاً غير الجسم ، بل غير جسم ، وأنه عارف به مستشعر له (۱).

أما الصورة الثانية التي يعبر بها عن هذا الدليل فنجدها كما قلنا في القسم الطبيعي من كتابه « الإشارات والتنبيهات » حيث يقول : إرجع إلى نفسك وتأمل هل إذا كنت صيحاً ، بل وعلى بعض أحوالك غيرها ، بحيث تفطن للشيء فطنة صحيحة ، هل تغفل عن وجود ذاتك ، ولاتثبت نفسك ؟ ما عندى أن هذا يكون للمستبصر حتى أن النائم في نومه ، والسكران في سكره ، لاتعزب ذاته عن ذاته ، وإن لم يثبت تمثله لذاته في ذكره . ولو توهمت أن ذاتك قد خاقت ، أول خاقها صحيحة العقل والهيئة ، وفرض أنها على جملة من الوضع والهيئة ، لا تبصر أجزاءها

<sup>(</sup>١) الشفاء - الطبيعيات ن ٦ م ١ ف ١ ص ٢٨١ - ٢٨٢

ولا تتلامس أعضاؤها ، بل هي منفرجة ومعلقة لحظة ما في هواء طلق ، وجدتها قد غفلت عن كل شيء إلا عن ثبوت إنيتها (١) .

وهكذا يحاول ابن سينا البرهنة على وجود النفس من خلال هذا الدليل بطريقة تعتمد إلى حد كبير على التجربة الباطنة ، بمعنى أننا ندرك وجود النفس بمعزل عن كل فعل . وهكذا فإن هذا الدليل يصرف النظر عن موضوعات النفس الكى ينعكس على ذاته ، بحيث يتخذ من داخله موضوعاً لبرهنته على نفسه . فالنفس إذن تعرف ذاتها قبل أن تعرف الجسد المتحد بها ، بل قبل أن تعرف شيئاً من الموجودات .

ولا يخفى علينا – رغم عمق فكرته – ما فى دليله هذا من بعض الاضطراب ، وخاصة إذا وضعنا فى الاعتبار أن ابن سينا يعدد قوى النفس ويؤكد أن لها صلات عديدة بالجسم . وإذا كان هو يحاول البرهنة على وجود النفس عن طريق هذا الدليل ، فإن برهنته هذه تعد خاطئة من بعض زواياها ، طالما أنه قد سبق له أن أصر على تأكيد علاقة النفس بالجسم . وإذا كانت النفس موجودة ، فإن وجودها لابد أن يأخذ فى اعتباره أفعالها ، أما إذا قلنا بوجودها عن طريق تجردها ، فإن هذا قد يؤدى إلى عكس المطلوب البرهنة عليه . وإذا كنا قد بينا قبل ذلك ، أهمية التجربة الباطنة ، فإن هذه التجربة الباطة لاتنفى النظر إلى النفس من خلال أفعال لها تتميز بها .

### س ــ برهان الحركة:

أطلقنا على هذا البرهان اسم برهان الحركة ، وهو ما نجده فى كثير من المؤلفات باسم البرهان الطبيعى . إذ أن ابن سينا يستمد من تمييزه بين أنواع الحركة ، برهاناً على وجود النفس .

فإذا كان ابن سينا في معرض دراسته للأمور الطبيعية للأجسام (٢) ، يميز بين حركة طبيعية وحركة قسرية وحركة إرادية ، فإن فيلسوفنا في هذا المجال ،

<sup>(</sup>١) الإشارات والتنبيهات – القسم الطبيعي ص ٣١٩ – ٣٢٠ .

<sup>(</sup>٢) راجع ما كتبناه عن هذا الموضوع في كتابنا : الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا ص ٣١١ وما بعدها .

عجال دراسته لانفس الإنسانية ، يستفيد من التمييز بين هذه الحركات ويشبت وجود النفس . فهو يقول : إن ما يتحرك بالطبيعة لا بالقسر ، من الأجسام المتولدة عن العناصر الأربعة ، له ضربان من الحركة بيهما خلاف . أحدهما يلزم عنصره لاستيلاء قوة أحد الأركان عليه ، واقتضائها تحريكه إلى حيزه المجعول له بالطبع ، كحركة الإنسان بطبع العنصر الثقيل إلى أسفل . وهذا النوع من الحركات لايوجد إلا إلى جهة واحدة . أما الضرب الثاني من الحركة – وهو ما يهمنا في إثبات وجود النفس – فإنه يكون مخالفاً لمقتضى عنصره ، أى إما أن يسكن في حيزه الطبيعي في حالة الاتصال به والوصول إليه ، مثال ذلك تحريك الإنسان بدنه إلى مستقره الطبيعي وهو وجه الأرض ، وإما الحركة إلى الحيز الطبيعي حركة مباينة ومثال ذلك حركة الطائر بجسمه إلى العلو في الحو . وهذا يثبت وجود النفس ، نظراً لأن هذه الحركة المضادة للطبيعة تستلزم عركاً خاصاً زائداً على عناصر الجسم المتحرك وهو النفس . يقول ابن سينا : عبن أن للحركتين علتين ، وأنهما مختلفتان إحداهما تسمى طبيعية ، وثانيتهما تسمى فيبين أن للحركتين علتين ، وأنهما مختلفتان إحداهما تسمى طبيعية ، وثانيتهما تسمى فيفين النفسانية ، وثانيتهما تسمى فيفين النفسانية ، وثانيتهما تسمى فيفين النفسانية ، وثانيتهما تسمى طبيعية ، وثانيتهما تسمى فيفين أن للحركتين علتين ، وأنهما مختلفتان إحداهما تسمى طبيعية ، وثانيتهما تسمى فيفين أن قوة نفسانية ، فقد صح من جهة الحركة وجود القوى النفسانية » (١٠)

#### ح ـ برهان الظواهر النفسية:

يعرض ابن سينا لعدة ظواهر نفسية ويتخذ منها دليلا على وجود النفس ، معنى أن هذا بمعنى أن هذا البرهان يحاول إثبات النفس من ملاحظتنا لانفعالاتها. فمن خواص الإنسان – فيما يقول ابن سينا – أنه يتبع إدراكاته للأشياء النادرة ، بعض الانفعالات كالتعجب ويتبعه بالضحك . كما يتبع إدراكه الأشياء المؤذية ، انفعال بالضجر ويتبعه بالبكاء . وقد يتبع شعوره بشعور غيره أنه فعل شيئاً من الأشياء التي قد أجمع على أنه لاينبغي أن يفعلها ، انفعال نفساني يسمى الحجل . وهكذا يعدد فيلسوفنا كثيراً من الظواهر النفسية كالخوف والرجاء وغيرها ليبين عن طريقها أن الإنسان يختلف عن الحيوان ، وأن ذلك لايكون إلا عن نفس جوهر بة تختلف عن البدن .

<sup>(</sup>۱) ابن سينا: مبحث عن القوى النفسانية ص ١٥٠–١٥١.وقد عرض الدكتور إبراهيم مدكور لهذا البرهان و وجه إليه بعض أوجه النقد. وقال إنه برهان ضعيف. ( في الفلسفة الإسلامية ص ١٧٢–١٧٤)

هذا بالإضافة إلى الأحوال العقلية . إن هذه الأحوال إذا كان للجسم فيها مدخل ، إلا أن المهم عند فيلسوفنا أنها توجد للإنسان بسبب النفس التي الإنسان دون سائر الحيوان ، وذلك كتصور المعانى الكلية العقلية المجردة عن المادة كل التجريد ، والتوصل إلى معرفة المجهولات تصديقاً وتصوراً من المعلومات الحقيقية (١) . إلخ .

#### د - برهان الاستمرار:

يبدو لنا هذا البرهان ــ مع ما فيه من بعض نقاط الضعف ــ برهاناً هاماً على جوهرية النفس واختلافها عن البدن . وهو إن كان يأخذ من كثير من البراهين التي سبق أن ذكرناها ، بعض الأفكار ، إلا أن الظواهر والأمثلة التي يسوقها فيلسوفنا داخل هذا البرهان قد تكون ــ فيم يذهب ابن سينا ــ مبرراً قويرًا لتسليم بهذه الجوهرية للنفس . إذ أنها تقدم لنا اختلافات عميقة بين كل من النفس والجسم .

وهو يعبر عن هذا البرهان بعدة تعبيرات مختلفة ، قد يكون أوضحها وأولها ، ما ورد في رسالته في معرفة النفس الناطقة . فهو يقول : « تأمل أيها العاقل في أنك اليوم في نفسك ، هو الذي كان موجوداً في جميع عمرك ، حتى أنك تتذكر كثيراً مما جرى من أحوالك . فأنت إذن ثابت مستمر لاشك في ذلك . وبدنك وذاته ليس ثابتاً مستمراً ، بل هو دائماً في التحلل والانتقاص ولهذا يحتاج الإنسان إلى الغذاء بدل ما تحلل من بدنه» (٢) .

### ه - برهان وحدة النفس أو الأنا:

يقوم هذا الدليل على القول بأن الجوهر الذى هو محل المعقولات ليس بجسم ولا هو قائم بجسم ، على أنه قوة فيه أو صورة له بأى وجه من الوجوه .

وهو يسوق عدة أدلة يرى أنها تنهض برهاناً على جوهرية النفس من زاوية وحدتها:

ففي كتابه الشفاء ، يذهب إلى أن محل الصور المعقولة يجب أن يكون جوهراً

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ه ف ١ ص ٣٤٦ – ٣٤٧ .

<sup>(</sup>٢) ابن سيئا : رسالة في معرفة النفس الناطقة ص ١٨٣.

غير جسمى وغير قابل للقسمة ، إذ لوكان غير ذلك لأدى أن يلحق الصورة ما يلحق الجسم من الانقسام (١١) .

وفى رسالته فى السعادة والحجج العشرة على جوهرية النفس الناطقة يقارن الصور الهندسية والعددية وكذلك النفس بالقوة الجسمية ، آخذاً أساساً للمقارنة هو التناهى واللاتناهى ، فإذا كانت الصور الهندسية والعددية والحاصلة عن تركيب ذوات الموجودات القابلة لها ، غير متناهية فى ذواتها ، وكان الشيء الذى يعقل به الإنسان ، له قوة على تعقل أى واحدة من هذه الصور الهندسية ، فإن هذا يثبت أن هذه القوة التى تعقل وتدرك غير منتصفة ، إذ أنها تدرك أشياء لا متناهية ، أما القوة الجسمية فلابد أن تكون منتصفة بتنصف الجسم (٢) .

وهو إذا كان يتخذ من التناهى واللاتناهى أساساً لفكرته هذه ، فهو أيضاً يبرهن على جوهرية النفس داخل نطاق برهان الأنا بإثبات أن النفس إذا كان لها وظائف مختلفة ، إلا أن هذه الوظائف فى الواقع تظل واحدة ، إذ يجب أن يكون لها رباط يجمع بينها ، وإلا لما استطاع الفرد أن يثبت أنه واحد ومخالف للآخرين .

و يمكن أن نوضح فكرة هذا الرباط عنده ، بفكرته عن الحس المشرك . فإذا كان ابن سينا - كما عرفنا - قد قال بأن كونى أبصر بحاسة البصر غير إدراكي أنني أبصر ، وأنني أميز بين الحواس المختلفة ، وأنه لابد من وجود حس تتلاقى عنده هذه الحواس الخمس ؛ فإنه يستند إلى هذه الفكرة ، أى هذا الرباط الذي يجمع بين الوظائف المختلفة للنفس : يقول فيلسوفنا : إن الإنسان يقول : أدركت الثيء الفلاني ببصرى فاشتهيته أو غضبت منه ، وكذا يقول : أخذت بيدى ومشيت برجلي وتكلمت بلساني . . . فنحن نعلم أن في الإنسان شيئاً جامعاً ، يجمع هذه الإدراكات والأفعال ، ونعلم أيضاً بالضرورة أنه ليس شي عمن أجزاء هذا البدن مجمعاً لهذه الإدراكات والأفعال . . . فإذن الإنسان الذي يشير إلى نفسه باله أنا » ، مغاير لحملة أجزاء البدن ، فهو شيء وراء البدن » .

<sup>(</sup>١) ابن سينا: الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ه ف ٢ ص ٣٤٨

<sup>(</sup> ٢ ) رسالة في السعادة والحجج العشرة على جوهرية النفس ص ١٠

<sup>(</sup>٣) رسالة في معرفة النفس الناطقة وأحوالها ص ١٨٥

بهذه البراهين التي يسوقها ابن سينا لإثبات جوهرية النفس الناطقة ، والتي أحدثت أثراً كبيراً فيمن جاء بعده من مفكرين سواء في الشرق أو في الغرب (۱) كما يذهب البعض ، يكون فيلسوفنا قد نفي اعتبارها عرضاً من أعراض الجسد . إذ أن هذه البراهين وغيرها من براهين عديدة ، تقوم أساساً — كما تبين لنا — على تمييز جوهرى بين كل من النفس والجسد : تمييز يقوم على إثبات أفعال للنفس لايستطيع أن يقوم بها البدن ، تماماً كما نقول إن هناك أفعالاً للحس المشترك لا تستطيع أن تقوم بها حاسة حاسة . دليل هذا ما يقوله في كتاب الشفاء بعد أن ذكر هذه البراهين : فقد ظهر من أصولنا التي قررنا أن النفس ليست منطبعة في البدن ولا قائمة به . فيجب أن يكون اختصاصها به على سبيل مقتضي هيئة فيها جزئية جاذبة إلى الاشتغال بسياسة البدن الجزئي بعناية ذاتية مختصة به ، صارت النفس عليها كما وجدت مع وجود بدنها الخاص بهيئته ومزاجه (۲) .

<sup>(</sup>١) أفاض الدكتور إبراهيم مدكور في بيان أثر هذه البراهن فيمن جاء بعده من مفكرين في الشرق والغرب ( في الفلسفة الإسلامية ص ١٨٧ – ١٩٤)

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ه ف ٣ ص ٣٥٢

#### ٣ ــ روحانية النفس

بقى أمامنا الإشارة إلى بعض الأدلة التى يسوقها فيلسوفنا لإثبات روحانية النفس. وهذه الأدلة نحسبها تفريعات على بيان الجوهرية للنفس ، بل إن مقصدهما يعد واحداً ، بمعنى أنهما يشتركان فى إثبات الجوهرية للنفس كشيء مختلف عن البدن ، وأيضاً إثبات أن ما تتميز به قوى النفس الإنسائية يختلف فى جوهره عن قوى النفس الحيوانية .

وأهم هذه الأدلة يمكننا إيجازها على النحو التالى :

(١) لانجد جسماً من الأجسام من حيث هو جسم ، محلا للحكمة، إذ لوكان ذلك كذلك ، لكان كل جسم من الأجسام محلا لها . وهذا غير مشاهد ولا يثبت أمام أى برهان .

(ب) لوكان العلم عرضاً حالا فى الجسم ، لوجب عن ذلك أنه متى زال عنه بنسيان أو غيره ، أن يعود لاكما حصل فى الحالة الأولى ، إذ أن فراغ الجسم القابل فى الحالتين بمرتبة واحدة . بيد أننا نرى المرض يؤدى إلى زوال الصورة المعلومة ، بحيث إذا رؤيت عادت دون حاجة إلى استئناف الجسد . وعلى هذا يمكن القول بأن محل العلوم ليس بجسم ، بل هو جوهر غير جسمانى .

(ج) النفس تدرك الكليات وتدرك ذاتها دون آلة . أما الحس – كما يقول فيلسوفنا – فيحس شيئاً خارجاً ولايحس ذاته ولا آلته ولا إحساسه . وكذلك الخيال لا يتخيل ذاته ولا فعله ولا آلته . وعلى هذا فيمكن القول بأن للنفس طبيعة تتميز عن طبيعة الحس والخيال .

(د) استمرار العمل وقوة المحسوسات الشاقة المتكررة تؤدى إلى إضعاف الآلات الجسدية ، بل ربما أدت إلى فسادها ، كالضوء الخاطف للبهر والرعد الشديد للسمع . وعند إدراك القوى لايقوى على إدراك الضعيف . فالفرد مثلا عندما يخرج من نور قوى ، لا يبصر بعده مباشرة نوراً ضعيفاً ، وكذلك السامع :

أما الحال فى القوق العقلية فيكون عكس ذلك ، إذ أن إدامتها للفعل وتصورها للأمورالتي هي قوى ، يؤدى إلى إكسابها قوة وسهولة قبول لما بعدهما مما هو أضعف منها.

(ه) إذا لاحظنا أحوال البدن ، تبين لنا أن أجزاءه تضعف قواها بعد منتهى النشوء والوقوف ، وذلك فى سن الأربعين تقريباً . أما القوة العقلية ، فإنها تقوى بعد ذلك . فلو كانت هذه القوة ، قوة جسمية ، لكانت تضعف مثل البدن تماماً ولكن ذلك ليس بصحيح (١) .

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء - الطبيعيات - ن ٢ م ه ف ٢ ص ٣٥١ - ٣٥٣ ، رسالة في السمادة ص ٥ - ١٢ ، رسالة أضحوية في أمر المعاد ص ٩٨ - ٩٩ ، رسالة في النفس و بقائها ومعادها - الفصل السابع . ويقول الدكتور مدكور شارحاً ومؤولا محاولة ابن سينا ، البرهنة على إثبات روحانية النفس : لايكني لتعريف النفس أن نقول إنها جوهر ، فهذا جنس لاتتميز به من الجواهر الأخرى في شيىء ، وينبغي أن يضاف إليه فصل أو فصول كي يكتمل التعريف . والفصل الفاصل هنا هوروحيتها التي تفترق بها عن الجسمية اقتراقاً تاماً . وإذا كان ابن سينا قد جد في إثبات جوهريتها ، فإن جهده يتضاعف لبيان أنها من الجواهر الروحية . (في الفلسفة الإسلامية - مهج وقطبيقه - ص ٢٠٢ - ٢٠٣)

#### ٤ - تقرير حدوث النفس:

حاول ابن سينا جهده فى البرهنة على حدوث النفس ، بمعنى أن النفس عنده - خلافاً لرأى أفلاطون - تحدث كلما بحدث البدن الصالح لاستعمالها إياه ، و يكون هذا البدن الحادث ممتلكاً للنفس وآلة لها أيضاً .

وهو يحاول البرهنة على هذه القضية ، دون أن يفيض فيها ، وكأنه كان يحسب أن الرأى المخالف لرأيه ، وهو القائل بأن النفس كانت قائمة مفارقة للبدن ثم حصلت فيه ، رأياً لايستحق كثير مناقشة .

فإذا رجعنا إلى الفصل الثالث من المقالة الخامسة من كتاب الشفاء ، وبعض رسائله الأخرى ، وجدناه يسوق الدليل تلو الدليل على ذلك : ويمكن بيان تسلسل ذلك على النحو التالى :

(۱) إذا فرضنا للنفس وجوداً ليس حادثاً مع حدوث الأبدان ، بل وجوداً مفرداً ، لأدى هذا إلى جواز أن تكون النفس فى ذلك الوجود متكثرة . إذ أن كثرة الأشياء إما أن تكون من جهة الماهية والصورة ، وإما من جهة النسبة إلى العنصر والحالة الأولى وهى التكثر من جهة الصورة والماهية لا يمكن أن تكون صحيحة ، إذ أن صورتها واحدة . وعلى ذلك يكون تكثرها من جهة البدن الذى يعد حاملا وقابلا لهذه الصورة .

(ب) إذا قيل بأن النفس يمكن أن تكون موجودة دون وجود البدن ، فإن هذا يؤدى إلى القول بعدم مغايرة نفس لنفس . وهذا شيء يحسبه ابن سينا صحيحاً تماماً ، إذ أنه يرى أن الأشياء إذا كانت مجردة أصلا ، فإن الشيء منها لايختلف عن الآخر . وعلى ذلك فمن المحال أن تكون النفس قبل دخولها الأبدان متكثرة الذات بالعدد .

(ح) إذا كانت النفس غير متكثرة بالذات (النقطة السابقة) ، فإنها لا يجوز أن تكون واحدة الذات بالعدد : لأنه إذا حصل بدنان ، حصل في البدنين نفسان . أما أن تكون النفس الواحدة بالعدد في بدنين ، فإن هذا عند فيلسوفنا يعد أمراً ظاهر البطلان .

وهكذا يذكر ابن سينا عدة أوجه للتدليل على رأيه فى حدوث النفس منتهياً إلى القول بأن النفس تحدث كلما تحدث مادة بدنية صالحة لاستعمالها إياها (١١) .

وعلى هذا فيمكن القول بأن أدلته هذه تثبت عدم إمكان وجود النفس قبل الأبدان ؛ إنها لو وجدت لاستحال تعددها . أما إذا وجدت معها ، فإنه من السهل عليها بقاء تعددها بعد زوال الأبدان التي تحل فيها هذه النفس . كما أنه في هذه الحالة يمكن النظر إليها وكأنها ذات منفردة ، أي تنفرد باختلاف المادة التي تحل فيها وباختلاف زمن حدوثها ، طالما أنها لم تكن قائمة مفارقة الأبدان ثم تحصل فيه ، كما يقول أفلاطون . كما أنها أخيراً تختلف تبعاً لاختلاف الاستعدادات التي توجد لها قياساً إلى اختلاف أبدانها .

يقول ابن سينا مؤكداً على أن النفس لابد أن تكون حادثة: فليست النفوس إذن موجودة قبل الأبدان البتة ، بل هي حادثة مع الأبدان ولن يجوز أن يكون ذلك على سبيل الاتفاق والبخت ، لأنه قد تبين في كتب الحكمة الإلهية ، أن الأمور الطبيعية ليست اتفاقية ، لأن الاتفاقية هي الأقلية ، والطبيعية إما أكثرية أو دائمة . فإذن الحق أن النفس حادثة مع حدوث المزاج البدني (٢) .

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : الشفاء - الطبيعيات ن ٢ م ه ف ٣ ص ٣٥٣ - ٤٥٣ ، رسالة في أحوال النفس ص ٩٦ - ٩٥ ، د كتور خليل الجروحنا الفاخورى : تاريخ الفلسفة العربية ج٣ ص ١٨٤ - ١٨٥ ، د كتور أحمد فؤاد الأهواني - مقالة علم النفس - مجلة الكتاب - مجلد ١١- أبريل سنة ١٩٥ ، من ص ١١٤ إلى ص ٤١٨ . ويقول الدكتور الأهواني مؤولا مذهب ابن سينا ومفسراً له : إن النفس إذا كانت عنده حادثة مع حدوث البدن ، فإن هذا لا يمنع خلودها بعد فناء الإنسان بعد الموت . ولذلك ينبغي أن نفسر مطلع عينيه التي يقول فيها : « هبطت إليك من المحل الأرفع » ، أنه يعني بذلك سمو النفس على البدن ، لاهبوطها هبوطاً على الحقيقة . وأيضاً :

#### قوى النفس الإنسانية والعقول التي توجد لها:

إذا كان فيلسوفنا قد درس قوى النفس النباتية وقوى النفس الحيوانية ، فإنه يبدأ بعد ذلك في بيان قوى النفس الناطقة ، منها أولا — طبقاً لذهابه إلى تدرج هذه القوى — إلى أن النفس النباتية تشرك بين النبات والحيوان والإنسان ، والنفس الحيوانية تشرك بين النباتية تشرك بين الناطقة للإنسان ، بقوى خاصة بها لا توجد في كل من النفس النباتية والنفس الحيوانية . ها هي القوى التي ينسبها فيلسوفنا للنفس الناطقة ؟

يقسم ابن سينا قوى النفس الناطقة إلى قوة عاملة وقوة عالمة . وكل واحدة من القوتين تسمى عقلا باشتراك الاسم أو تشابهه . فالعاملة يعدها قوة لتحريك بدن الإنسان إلى الأفاعيل الجزئية الحاصة بالروية . ويقول إن لها اعتباراً بالقياس إلى القوة الحيوانية المتخيلة والمتوهمة ، واعتباراً بالقياس إلى نفسها .

فاعتبارها بحسب القياس إلى القوة الحيوانية النزوعية ، يتمثل في الهيئات التي تخص الإنسان ، فهو يفعل وينفعل . والدليل على ذلك الحيجل والبكاء والضحك :

واعتبارها بالقياس إلى القوة الحيوانية المتخيلة والمتوهمة ، يتمثل في استنباط التدايير في الأمور الكائنة الفاسدة (١)

و يحدد لنا فيلسوفنا بطريقة تفصيلية كيف تعين القوى الحيوانية ، النفس الناطقة ، فيذهب إلى أن هذه القوى تفيدها فى أشياء ، مها أن يورد الحس من حملها عليها الجزئيات ، بحيث يحصل لنا من الجزئيات أمور أربعة :

(۱) انتزاع الذهن الكليات المفردة من الجزئيات. وهذه عملية التجريد التي يجرد فيها الذهن الجزئيات من علاقها بالمادة ولواحقها ، ومراعاة المشترك منها والمتباين ، والذاتي وجوده والعرضي وجوده ، بحيث يحدث نتيجة لذلك مبادئ التصور عن طريق معرنة استعمال الجيال والوهم .

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ١ ف ٥ ص ٢٩١ وأيضاً : النجاة ص ١٦٤ من القسم الطبيعي

- (ب) ايقاع نسب بين هذه الكليات على سبيل السلب والإيجاب .
- (ح) تحصيل المقدمات النجريبية نتيجة لمشاهدة الحس هذه الجزئيات مرات كثيرة .
  - (د) الأخبار التي يقع بها التصديق لشدة التواتر (١) .

نخرج من ذلك إلى أن فيلسوفنا فى سبيل مقارنته بين قوى النفس الحيوانية وقوى النفس الجيوانية وقوى النفس الإنسانية ، وأن القوى الثانية تشمل النوع الأول من القوى ، قد حاول عقد مقارنات ومشابهات بين كل من النفس الحيوانية والنفس الإنسانية ، طبقاً للذهبه فى تدرج القوى كما قلنا فى أول هذا الفصل .

ومعنى ذلك أن القوى الحيوانية إذا كانت موجودة فى النفس الإنسانية ، فلابد أن تكون هناك مشابهات بين أفعال كل من النفس الحيوانية والنفس الإنسانية . ولذلك حاول فيلسوفنا ذكر الأدلة العديدة التي تخرج منها إلى أن هناك بعض الأفعال المشتركة بين كل من القوتين .

ومعنى هذا كله – كما يقول الطوسى شارحه الأكبر – أن قوى النفس تنقسم عنده قسمة أولى إلى ما يكون باعتبار تأثيرها فى البدن الموضوع لتصرفها مكملة إياه، تأثيراً اختياريلًا ، وتسمى عقلا عمليلًا . وإلى ما يكون باعتبار تأثرها بما فوقها مستكملة فى جوهرها بحسب استعداداتها ، وتسمى هذه القوة عقلا نظريلًا (٢) .

وإذا كان فيلسوفنا قد قال – فيما ذكرنا – إن للنفس الناطقة قوى بالقياس إلى النفس الحيوانية ، وقوى بالقياس إلى نفسها ، فإن هذه القوى الأخيرة هي التي تميز هذه النفس بحيث لا توجد في النفس الحيوانية ولا في النفس الناتية .

فها هي إذن هذه القوى التي يقول عنها فيلسوفنا إن لها اعتباراً بالقياس إلى نفسها ، أي النفس الإنسانية ؟

هناك قوة عملية تدبر بها النفس بدن الإنسان على ضوء الآراء الجزئية التى يتوصل إليها الإنسان إما عن مقدمات ذائعة مشهورة ، مثل أن الكذب قبيح والظلم

<sup>(</sup>١) ابن سينا: الشفاء - الطبيعيات ن ٦م ه ف ٣ ص ٣٥٢

<sup>(</sup>٢) شرح الإشارات والتنبيهات ص ٣٦٣

قبيح ، أو عن تجربة واختبار . وعلى هذا تكون هذه القوة مختصة باستنباط ما يجب أن يفعل من الأمور الإنسانية الجزئية لتتوصل به إلى أغراض اختيارية من مقدمات أولية وذائعة وتجريبية (١)

وإذا كان للنفس الناطقة قوة عملية ، فلها أيضاً قوة . وإذا وصلنا إلى هذه القوة والحديث عنها فقد وصلنا إلى كثير من الإشكالات الحاصة بأنواع العقول ، والعديد من التفريعات المترتبة على هذه النظرية ، نظرية العقل ، بدأت من شراح أرسطو ومفسريه حتى ابن رشد آخر فلاسفة العرب . نقول آراء عديدة وتفريعات كثيرة متضاربة ، حتى عند فيلسوفنا ابن سينا نفسه .

فإذا قارنا بين مختلف كتبه ، وأخذنا فى اعتبارنا تفسيره لنظرية المعرفة ، وجدنا آراء متضاربة تتجه نحو تفسير المعرفة تفسيراً حسيلًا عقليلًا تارة ، وتفسيراً إشراقيلًا تارة أخرى .

ولا يكنى ما يقال إنه اتجه فى آخر حياته إلى تفسير المعرفة تفسيراً هو أقرب إلى النحو الصرفى على أساس عباراته التى سنشير إليها بعد قليل من كتابه الإشارات والتنبيهات. بل إن هذا — فيما يبدو لنا — يعد تناقضاً وتذبذباً فى الآراء بين تفسير لعمل العقل باعتماده على الحواس ، أى تكون وظيفته استخلاص الكليات بتجريدها من الجزئيات التى تدركها الحواس ، و بين تفسير يلتى على العقل الفعال وهو خارج عن القوى النطقية ، تبعة إدراك هذه الكليات وتفسير عملها ، بمعنى أن تصور الكلى يكون صادراً عن العقل الفعال أكثر منه نتيجة لقوة التجريد الحاصة بالعقل الإنساني .

وما يهمنا أساساً في هذا المجال هو معرفة مراتب العقل النظري أو القوة النظرية التي تمثل قسمة النفس الإنسانية قسمة أولى ، وهي العقل النظري والعقل العملي .

وقبل أن يحدد لنا ابن سينا مراتب القوة النظرية ، يبين لنا تعريف هذه القوة النظرية وطبيعة عملها الذى يختلف عن القوة العملية ، كما يقدم لذلك بتحديد لمعنى القوة .

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الإشارات والتنبيهات ص ٣٦٣ ( القسم الطبيعي)

فهو يقول إن القوة النظرية من شأنها أن تنطبع بالصور الكلية المجردة عن المادة ، فإن كانت مجردة بذاتها ، فأخذها بصورتها فى نفسها أسهل ، وإن لم تكن فإنها تصير مجردة بتجريدها إياها حتى لا يبقى فيها من علائق المادة شيء(١)

هذا بالنسبة لطبيعة القوة النظرية – على وجه العموم – والتي تعد إحدى القوتين الموجودتين داخل النفس التي يتميز بها الإنسان عن الحيوان.

أما عن تحديده لمعنى « القوة» فى العقل ، فإنها عنده تقال على ثلاثة معان هي :

(١) القوة المطلقة وهي عبارة عن الاستعداد المطلق الذي لايكون خرج منه بالفعل شيء ، ولا حصل ما به يخرج ، إذ أنها لا تستطيع في ذاتها الانتقال من القوة إلى الفعل ، مثال ذلك قوة الطفل على الكتابة . ويسمى ابن سينا هذه القوة بالقوة الهيولانية .

(ب) القوة الممكنة أوقوة الاستعداد. وهذه القوة قد تم لها الآلاتالضرورية التى تستطيع عن طريقها الانتقال إلى الفعل ، مثال ذلك قوة الطفل الذى نما وعرف القلم والدواة وبسائط الحروف .

(ح) القبوة الكاملة أى كمال القوة ، وتقال للاستعداد إذا تم بالآلة وحدث مع الآلة أيضاً كمال الاستعداد بأن يكون الإنسان الذى فيه هذه القوة . أن يفعل متى شاء دون حاجة إلى اكتساب ، بل يكفيه أن يقصد فقط . أى أن هذه القوة الكاملة ، أو الملكة لاينقصها شيء لكى تنتقل إلى الفعل ، ومثال ذلك قوة الكاتب المستكمل الصناعة (٢)

فإذا عرفنا معنى القوة ، فقد تسنى لنا فهم مراتب العقل النظرى عن ابن سينا . إنه يقول بأربع مراتب هى العقل الهيولانى ثم العقل بالملكة ثم العقل بالفعل ثم العقل المستفاد .

العقل الهيولاني يمكن اعتباره قوة مطلقة أو استعداداً محضاً . يقول ابن سينا :

<sup>(</sup>١) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ١ ف ٥ ص ٢٩٢

<sup>(</sup>۲) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٦ م ١ ف ه ص ٢٩٢ ، رسالة فى أحوال النفس ص ٦٥ – ٦٦

« فالقوة النظرية إذن تارة تكون نسبتها إلى الصور المجردة نسبة ما بالقوة المطاقة ، وذلك حين ما تكون هذه القوة التي للنفس لم تقبل بعد شيئاً من الكمال الذي بحسبها ، وحينئذ تسمى عقلا هيولانيناً موجودة لكل شخص من النوع ، وإنما سميت هيولانية تشبيها إياها باستعداد الهيولى الأولى التي ليست هي بذاتها ذات صورة من الصور وهي موضوعة لكل صورة»(١)

أما العقل الثانى فهو العقل بالملكة ، وهو الذى تكون المعقولات الأولى قد حصلت فيه . وهى عبارة عن المقدمات التي يقع بها التصديق دون اكتساب ، مثال قولنا : إن الكل أعظم من الجزء ، وإن الأشياء المساوية لشيء واحد متساوية . والعقل الثالث هو العقل بالفعل ، لأنه عقل ويعقل متى شاء بلا تكلف واكتساب .

أما العقل الرابع ، فيطلق عليه ابن سينا العقل المستفاد ، وهذا العقل يعد كمالا للعقل بالفعل . إذ أن المعلومات النظرية تكون حاضرة ماثلة كالأشياء المداهدة ، أى أن الصور المعقولة حاضرة ، والعقل يطالعها ويعقلها بالفعل ، ويعقل أنه يعقلها(٢)

هذه هي مراتب القوة النظرية عند فيلسوفنا . ونود أن ننبه إلى أن كل عقل من هذه العقول يعد بالقوة بالنسبة للعقل الذي فوقه ، وبالفعل بالنسبة إلى ما دونه .

ولكن كيف يتم الانتقال من القوة إلى الفعل ؟

إن الانتقال عند فيلسوفنا لايكون إلا بواسطة عقل يعد دائماً بالفعل ، وهو ما يسميه بالعقل الفعال . يقول ابن سينا : إن العقل بالقوة إنما يخرج إلى الفعل

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٢ م ١ ف ه ص ٢٩٢ وأيضاً : دكتور أحمد فؤاد الأهوانى : ابن سينا ص ٦١

<sup>(</sup>۲) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات ن ٢ م ١ ف ٥ ص ٢٩٢ – ٢٩٣ ، رسالة في أحوال النفس ص ٣٦٤ – ٣٦٥ ، الإشارات والتنبيهات – القسم الطبيعي ص ٣٦٤ – ٣٦٥ ، عيون الخمة ص ٢٤ – ٣٦٠ ، رسالة الحدود لابن سينا ص ١٢ – ١٣ ، النجاة ص ١٥ – ١٦٦ ، رسالة الحدود لابن سينا ص ١٢ – ١٣٠ . المحكمة ص ٤٢ – ١٩٥ ، ومالة الحدود المستمرة على المستمرة على المستمرة المستم

II, physique p. 65-72, S. Munk: Melanges de la philosophie juive et Arabe p. 363-364.E. gilson: History of Christian philosophyn p. 202

ومعنى هذا أن النفس الإنسانية إذا كانت عاقلة بالقوة ، ثم صارت عاقلة بالفعل ، فإن هذه الصير ورة أو الحروج من القوة إلى الفعل ، لابد أن تكون نتيجة لسبب يخرج المعقولات فى نفوسنا من القوة إلى الفعل ، ويعطينا الصور العقلية . إذ أن عنده مبادئ الصور العقلية بجردة ، يقول فيلسوفنا : إن نسبته إلى نفوسنا كنسبة الشمس إلى أبصارنا ، فكما أن الشمس تبصر بذاتها بالفعل ، وتبصر بنورها بالفعل ما ليس مبصراً ، كذلك حال هذا العقل عند نفوسنا (٢) .

وهكذا يكون ابن سينا فى نظرته لقوى العقل - إذا استثنينا الصفات الى يخلعها على العقل الفعال الحارج عن نفوسنا - قد قال بالتدرج من مرتبة إلى أخرى بالنسبة لهذه العقول الى تعد مراتب أو قوى للنفس . إذ أنه يرى أن كل

<sup>(</sup>۱) ابن سينا : الشفاء – الطبيعيات – ن ٦ م ١ ف ه ص ٩٣ ، أحوال النفس ص ١١ - ١١١ - ١١١

<sup>(</sup>٢) نود أن نشير إلى أن فيلسوفنا في كتاب « الإشارات والتبيهات » وهو آخركتبه ، يشبه عمل المقول وَخاصة العقل الفعال ، تشبيهات هي أقرب إلى التشبيهات الصوفية ، مشيراً إلى الآية القرآنية « الله نور السموات والأرض مثل نوره كشكاة فيها مصباح، المصباح في زجاجة . الزجاجة كأنها كوكب درى يوقُّه من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولاغربية . يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار» وإذا كان فخر الدين الرازى قد أشار إلى تأويل فلسفة ابن سينا في هذا المجال بناء على هذه الآية ، فإن كلام ابن سينا في آخر كتبه يسمح بذلك . فهويقول في الإشارات والتنبيهات ( ص ٣٦٤ –٣٦٧ ) ومن قواها ... أى قوى النفس الناطقة ... مالها بحسب حاجبها إلى تكميل جوهرها عقلا بالفعل : فأولها قوة أستعدادية لها نحو المعقولات ، وقد يسميها قوم عقلا هيولانيًّا ، وهي المشكاة . ويتلوها قوة أخرى تحصل لها عند حصول المعقولات الأولى ، فتنيأ بها لاكتساب الثوانى : إما بالفكرة وهي الشجرة الزيتونة ، إن كانت ضعفي . أو بالحدس ، فهي زيت أيضاً إن كانت أقوى من ذلك فتسمى عقلا بالملكة ، وهي الزجاجة الشريفة البالغة مبا قوة قدسية ، يكاد زيمها يضيء ولو لم تمسه نار . ثم يحصل لها بعد ذلك قوة وكال . أما الكمال : فإن تحصل لها المعقولات بالفعل مشاهدة متمثلة في الذهن ، وهي نور على نور . وأما القوة : فأن يكون لها أن يحصل المعقول المكتسب المفروغ منه كالمشاهد متى شاءت من غير افتقار إلى اكتساب وهو المصباح . وهذا الكمال يسمى عقلا مستفاداً. وهذه القوة تسمى عقلا بالفعل . والذي يخرج من الملكة إلى الفعل التام ومن الهيولاني أيضاً إلى الملكة فهو العقل الفعال وهو النار .

مرتبة أو قوة تعد رئيسة على ما دونها وخادمة لما فوقها . .

وهو لايفعل ذلك بالنسبة لمراتب العقل النظرى فحسب ، بل إنه يرتب على هذا الأساس أيضاً ، مراتب القوة العملية للنفس الناطقة ، بل قوى الكائنات الحية ، صاعداً من أدناها حتى يصل إلى أساها .

فالعقل المستفاد يعد رئيساً و يخدمه الكل و يعد الغاية القصوى . ثم العقل بالفعل و يخدمه العقل بالملكة : والعقل الهيولاني بما فيه من الاستعداد يخدم العقل بالملكة . ثم العقل العملي يخدم جميع هذه العقول ، لأن العلاقة البدنية — كما يقول فيلسوفنا — إنما هي لأجل تكميل العقل النظرى وتزكيته وتطهيره . أما العقل العملي فيخدمه الوهم ، والوهم تخدمه قوتان ، قوة بعده وهي الذاكرة ، وقوة قبله هي عبارة عن جميع القوى الحيوانية : أما المتخيلة فتخدمها قوتان هما القوة النزوعية ، إذ أنها تبعثها على التحريك ، والقوة الحيالية بعرضها الصورة المخزونة فيها . والقوة الخيالية تخدمها الحواس الخمس (١١) وهكذا من قوة دنيا إلى ما هو أعلى منها ، بمغي أن تخدمها الدنيا تكون خادمة للقوة الأعلى منها ، حتى يبين لنا فيلسوفنا كيف أن قوى أن القوة الدنيا تكون خادمة للقوة الأعلى منها ، حتى يبين لنا فيلسوفنا كيف أن قوى النفس النباتية من مولدة ونامية وغاذية تخدم قوى النفس الحيوانية ، وهذه القوى بدورها في حواس خمس وحس مشترك وخيال ومصورة ووهبية وحافظة ذاكرة ، بدورها في حواس خمس وحس مشترك وخيال ومصورة ووهبية وحافظة ذاكرة ، تخدم قوى النفس الانسانية الناطقة ، سواء كانت قوى عملية أو قوى نظرية ، أي عاملة أو عالمة على حسب التعبير السينوى : وهذه الأخيرة تتدرج حتى تصل أي عاملة أو عالمة على حسب التعبير السينوى : وهذه الأخيرة تتدرج حتى تصل إلى أسمى مراتب العقل النظرى .

و بهذا تتميز النفس الإنسانية عن غيرها من النفوس النباتية أو الحيوانية . إنها نفس وإن تضمنت قوى غيرها من النفوس ، إلا أنها تزيد عليها بقوى لاتوجد في النبات ولا في الحيوان ومن هنا كان تميزها وتميز الكائن الذي توجد له هذه النفس، وهو الإنسان ، أرقى الكائنات .

وهذه القوى النفسانية ، سواء ما وجد منها فى مملكة النبات أو الحيوان أو الإنسان ، تشطر كائنات الكون كله إلى شطرين : شطر ليس فيه حياة ، كان موضوع دراستنا فى الفصل الأول من هذا الباب ، وشطر يتميز بالحياة التى يستمدها

<sup>(</sup>١) ابن سينا: الشفاء – الطبيعيات ن ٢م ١ ف ٥ ص ٢٩٣.

من نفس لاتعدو وظيفتها التغذية والنمو والتوليد ، موجودة في النبات ، وكان هذا موضوع دراستنا في الفصل الثاني من هذا الباب ، ثم نفس تملك حواس ولها قوى لاتوجد في النبات ، وإنما توجد في الحيوان ، الذي كان محور بحثنا في الفصل الثالث من هذا الباب ، ثم صعود من نفس نباتية وما تتضمنه من قوى ، ونفس حيوانية لها قوى أعقد وأرقى ، إلى نفس لاتوجد إلا في الإنسان ، وكان هذا الحجال موضوع الفصل الرابع والأخير من هذا الباب ، والذي تناول دراسة النفس من أبسطها إلى أعقدها ، من أدناها إلى أعلاها ، دراسة لأعم مستوياتها إلى أخص هذه المستويات.

# الباب الشالث

## بين الفلاسفة والغزالي

ويتضمن هذا الباب الفصلين الآتيين :

الفصل الأول : العلم الإلهي بين الفلاسفة والغزالي .

الفصل الثانى : المعاد الروحاني والجسماني بين الفلاسفة والغزالي .

تقد ہم

فى هذا الباب \_ كما أشرنا \_ سنتناول بالدراسة موضوعين من الموضوعات التى دار حولهما الخلاف بين الفلاسفة والغزائى ، وهما : العلم الإلهى بين الفلاسفة والغزائى ، والمعاد الروحانى والجسمانى بين الفلاسفة والغزائى .

وهذان الموضوعان هذا من الموضوعات التي ذهب الغزالي في بحثه لهما إلى تكفير الفلاسفة . إذ أنه انتهى في كتبه كالمنقذ من الضلال ، وفيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة ، وتهافت الفلاسفة ، إلى تكفير الفلاسفة في ثلاث مسائل تدور حول آرائهم في قدم العالم والعلم الإلهى والبعث الروحاني ، وذلك بعد أن ناقشهم وخاصة في كتاب تهافت الفلاسفة في عشرين مسألة منتهياً إلى أنهم جانبوا الصواب في كثير منها ، وكفروا في ثلاث منها هي هذه المسائل .

وإذا كنا قد درسنا فى كتابنا النزعة العقلية فى فلسفة ابن رشد، المسألة الأولى وعرضنا لحجج الغزالى فى حدوث العالم ورد فيلسوفنا ابن رشد عليه ، فإنه لا يتبقى أمامنا إلا هاتان المسألتان من المسائل الثلاث .

وأيضاً إذا كنا سنقف فى عرضنا لهاتين المسألتين عند الغزالى ولانتجاوزه إلى ابن رشد ، الذى نقد موقف الغزالى فى هاتين المسألتين ، فإن سبب ذلك أننا قد درسنا فى كتابنا المشار إليه ، مذهب ابن رشد فى العلم الإلهى ، والحلود ، وذلك بعد نقده لموقف الغزالى .

ونود أن نشير إلى أننا إذا كنا قد خصصنا فى دراستنا لهذين الموضوعين ، جزءاً بينا فيه بايجاز ، موقف المتكلمين ، فإن دافعنا إلى ذلك ، تأكيد وإثبات الاتجاه الكلامى عند الغزالى ، كما أشرنا إلى ذلك فى تصديرنا ، بحيث إن الغزالى فى نقده لموقف الفلاسفة ، إنما كان مدفوعاً ومتأثراً باتجاهات كلامية أشعرية .

## الفض لالأول

# العلم الإلهي بين الفلاسفة والغزالي

#### أولا: تمهيد:

قد لا نبعد عن الصواب إذا قلنا أولابأن دراسة هذا الموضوع قد شغلت متكلمى وفلاسفة العرب زمانا طويلا ، وإذا قلنا ثانياً بأن البحث فيه يعد من البحوث العويصة في حد ذاتها . دليل هذا أننا نجد المتكلمين والفلاسفة قد خصصوا مبحثاً محدداً لدراسة هذا الموضوع في مؤلفاتهم ، بالإضافة إلى تضارب الآراء حوله تضارباً شديداً ، وذهاب كل فرقة مذهباً معيناً يختلف في كثير أو في قليل عن بقية الآراء والمذاهب الأخرى(١) .

وإذا رجعنا إلى كتاب المعتبر في الحكمة لأبي البركات البغدادي ، وجدناه يعبر عن ذلك خير تعبير ، حين يقول : « وأما معرفته وعلمه فقد اختلف فيه كثير من العلماء من المحدثين والقدماء . إذ قال قوم ، إنه لا يعرف ولا يعلم سوى ذاته وصفاته التي له بذاته . وقال آخرون : بل يعرف ذاته وسائر محلوقاته في سائر الأوقات على اختلاف الحالات فيا هو كائن وما هو آت . وقال آخرون ، بل يعرف ذاته بذاته ، والصفات الكلية من محلوقاته ، والذوات الدائمة الوجود من بل يعرف ذاته بلا يعرف الجزئيات ولا يعلم الكائنات الفاسدات المتغيرات المستحيلات ، ولا شيئاً من الحوادث من الأفعال والذوات» (٢) .

وإذا كان المجال لايتسع لاستيفاء بحث جوانب موضوع العلم الإلهى على النحو الذى نجده عند كل متكلم وكل فيلسوف ، فإننا سنحاول أولا ، بعد تقديم نبين فيه مدى تضارب الآراء حول هذا الموضوع ، عرض رأى المتكلمين ، نظراً لأن

<sup>(</sup>١) راجع مقالتنا عن مشكلة العلم الإلهى فى الفكر الإسلامى – مجلة الفكر الإسلامى ببير وت --العدد الخامس والعدد السادس من السنة الثانية ( ١٩٧١م ) .

<sup>(</sup>۲) جزء ۳ ص ۹۹

الغزالى كما سنرى قد استفاد من دراستهم لهذه المشكلة ، بحيث أن المقارنة بين رأى المتكلمين ورأى الغزالى ، يدلنا بصورة قاطعة على المنحى الكلامى فى رأى الغزالى . فالمتكلمون يعبرون فى رأيهم – كما سنرى – عن اتجاه دينى ، وهذا ما يفعله الغزالى ، إذ هو أيضاً متابع فى رأيه للجانب الدينى الإسلامى .

ثم سنقوم ثانياً بعرض رأى ابن سينا ، نظراً لأنه الفيلسوف الذى ركز الغزالى هجومه عليه ، بحيث نستطيع أن نقول إن رأى ابن سينا قد جاء إلى حد كبير معبراً عن رأى الفلاسفة .

بعد ذلك سنحلل جوانب رأى الغزالى حين قام بالردعلى الفلاسفة، سواء القدامى، أو فلاسفة العرب ، إذ لا يخفى علينا أن هناك اختلافاً كبيراً بين رأى فيلسوف كأرسطو ، ورأى فيلسوف كابن سينا ، حين حاول أن يوفق بين المطالب الفلسفية الأرسطية ، والمطالب الدينية الإسلامية .

وسنقف عند الغزالى ولا نتجاوزه إلى الحديث عن ابن رشد ، وكيف قام بالرد على خصمه الغزالى ، متخذاً موقفاً خاصاً به (١) .

ونود أن نشير في البداية ، إلى أننا سوف لانبحث في هذا الموضوع من جانبه الكلامي البحت ، أي ذلك الجانب الذي تمثل في الصراع بين المعتزلة من جهة والأشاعرة من جهة أخرى حول صفة العلم الإلهي ، وهل هي شأنها في ذلك شأن بقية الصفات ، عين ذاته تعالى كما ذهب المعتزلة ، أم أنها صفة زائدة على الذات كما ذهب الأشاعرة .

لن يعنينا هذا الجانب الكلامي الجدلى البحت من هذه المشكلة ، وقد أشرنا إليه – وخاصة رأى المعتزلة – فى الفصل الرابع من الباب الأول ونحن بصدد عرض رأى الكندى فى وحدانية الله : ولكن يعنينا هنا – ما دمنا نتكلم عن الغزالى – أن نعرض للزاوية الأخرى أو الوجه الآخر من هذا الموضوع ، إن صح هذا التعبير ، وهو الذى يتمثل – كما ذكرنا آنفا – فى الخلاف حول معرفة الله لسائر المخلوقات ، وهل معرفته تتناول جزئية من تلك الجزئيات الحادثة المتغيرة ، أم أن معرفته تتمثل

<sup>(</sup>١) حللنا رأى ابن رشد في صفة العلم الإلهى ، في كتابنا : النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ٢٤٢ وما بعدها .

فى إدراك سنن الكون العامة والأمور الكلية العامة المطلقة . . إلخ .

ونحسب أننا حين نبلور دراستنا لهذا الموضوع حول هذا الحجال ، نكون – إلى حد كبير – قد أخرجنا هذا الموضوع عن طابعه الجدلى الكلامى الذى طالما يحلو للكثيرين أن يحصروه فيه ، أى حين يحصرون هذا الموضوع فى قوالب جدلية كلامية ، ونكون قد نظرنا بالتالى لهذا الموضوع من خلال منظور يبدو لنا أكثر اتساعاً وعمقاً .

نعم أكثر اتساعاً وعمقاً ، لأنه منظور فلسنى برهانى . والمنظور الفلسنى بطبيعته عثل الانفتاح لا الانغلاق ، يمثل الربط بين مشكلة ومشكلة أخرى ، لا إقامة حواجز منيعة بين هذه المشكلة والأخرى . وقد سبق لنا أن بينا من جانبنا فى مجال آخر(۱) ، تأكيداً لما نقوله من وجوب الربط بين المشكلة من وغيرها المشكلات ، أو بين الموضوع وغيره من الموضوعات ، كيف ارتبطت دراسة ابن رشد لموضوع العلم الإلهى ، بدراسته لمشكلة الخير والشر ، بحيث إنه — فيما يبدو لنا — كان حين يبحث فى موضوع العلم الإلهى ، ينظر فيه من زاوية تفسيره للخير والشر . والعكس أيضاً صحيح ، بمعنى أنه يفسر الحير والشر من زاوية رأيه فى العلم الإلهى :

<sup>(</sup>١) النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ١٩٥

#### ثانياً: الاختلاف حول صفة العلم الإلهى:

قلنا إن هناك آراء كثيرة واختلافات رئيسية حول صفة العلم الإلهى . وإذا رجعنا إلى كتب المتكلمين وخاصة المواقف لعضد الدين الإيجى ، وجدناه يبلور هذه الآراء .

ويمكننا القول بأن أبرز هذه الآراء هي :

(۱) القول بأن الله لا يعلم نفسه، لأن العلم نسبة ، والنسبة لا تكون إلا بين شيئين متغايرين ، هما طرفاها بالضرورة ، ونسبة الشيء إلى نفسه محال ، إذ لا تغاير هناك. وينسب المتكلمؤن هذا الرأى للدهرية (۱) .

(س) إذا كان الرأى الأول ينفى عن الله علمه بنفسه ، فإن قدماء الفلاسفة سفيا يقول عضد الدين الإيجى سذهبوا إلى أنه لا يعلم شيئاً أصلا ، وإلا علم نفسه. إذ يعلم على تقدير لونه عالماً بشيء أنه يعلمه ، وذلك يتضمن علمه بنفسه ، وذلك ممتنع كما أثبت ذلك الفريق الأول (٢) .

(ح) القول بأنه لا يعلم غيره مع كونه عالماً بذاته ، وذلك لأن العلم بالشيء غير العلم بغيره ، أى بغير ذلك الشيء من الأشياء الأخرى . وإذا قلنا بغير ذلك ، سيؤدى إلى الذهاب بأن من علم شيئاً علم جميع الأشياء ، لأن العلم به حينئذ عن العلم بالأشياء وهو باطل . وإذا كان العلم بشيء مغايراً للعلم بشيء آخر ؛ فيكون له تعالى بحسب كل معلوم علم على حدة ، فيكون في ذاته كثرة متحققة غير متناهية ، هي العلم بالمعلومات التي لا تتناهي ، وذلك محال بالتطبيق (٣) .

(د) وإذا كان الرأى السالف يبيح علمه بذاته ويمنع علمه بغيره ، فإن الاتجاه الرابع يتمثل فى الاعتقاد بأن الله لا يعقل غير المتناهى ، إذ المعقول متميز عن غيره ، لأن العلم إما نفس التميز أو صفة توجبه . ولأنه لو لم يتميز عن غيره ،

<sup>(</sup>۱) المواقف جزء ۸ ص ۷۱ ، شرح العقائد النسفية ص ۲۰۳ ، محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين ص ۱۲۷

<sup>(</sup>٢) المواقف للإيجى جزء ٨ ص ٧٢

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق جزء ٨٩ ص ٧٧ – ٧٣ ، محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين ص ١٢٧. وانظر أيضاً غاية المرام في علم الكلام لسيف الدين الآمدى ص ٧٦

لم يكن هو بالمعقولية أولى منه . وغير المتناهى غير متميز عن غيره بوجه من الوجوه ، وإلا كان له حد وطرف به يتميز وينفصل عن الغير . وإذا كان له طرف فليس غير متناه ، وهذا خلف (١) .

(ه) الاتجاه الحامس نجده عند أكثر الفلاسفة الذين قالوا إنه لا يعلم الجزئيات المتغيرة ، وإلا فإذا علم مثلا أن زيداً في الدار الآن ، ثم خرج منها زيد ، فإما أن يزول ذلك العلم ويعلم أنه ليس في الدار ، أو يبقى ذلك العلم بحاله . والأول يوجب التغير في ذاته من صفة إلى أخرى ، والثاني يوجب الجهل ، وكلاهما نقص يجب تنزيهه تعالى عنه . وقالوا كذلك إنه لا يعلم الجزئيات المتنوعة المتغيرة ، إذ قد احتمع فيها المانعان بخلاف الجزئيات التي ليست متنوعة ولا متغيرة ، فإنه يعلمها بلا محذور كذاته تعالى وذوات العقول(٢) .

(و) اتجاه آخر يتمثل فى ذهاب المتكلمين — مستندين فى ذلك إلى الجانب الشرعى الديني — إلى أن الله يعلم الكليات والجزئيات ، أى يعلم كل شىء فى الكون الذى خلقه . فهم إذن يثبتون صفة العلم الإلهى ، ويرون أن علم الله شامل لأمور الكون كلها جزئية جزئية . وسنرى أنهم يستندون إلى كثير من الآيات القرآنية التي يرون فيها تأييداً لما يذهبون إليه .

<sup>(</sup>١) المواقف للإيجى جزء ٨ ص ٧٣

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق جزء ٨ ص ٧٤ ، أيضاً : محصل أفكار المتقدمين ص ١٢٧ – ١٢٨

#### ثالثاً: المتكلمون ونقدهم للفلاسفة:

سبق أن أشرنا مجرد إشارة لرأى المتكلمين بوجه عام ، ونود الآن أن نتعرف على معالم رأيهم فى هذا المجال ، وكيف جادلوا الفلاسفة ونقدوهم فى الآراء التى توصلوا إليها .

هؤلاء المتكلمون يذهبون إلى أن الله تعالى عالم ، لأن أفعاله محكمة متقنة ، والمشاهدة تدل على ذلك . ففاعل المحكم المتقن يجب أن يكون عالماً ، وهذا معلوم بالبديهة (١) يوضح ذلك ما يذهب إليه الباقلاني من أن الدليل على صحة أن الله عالم وجود الأفعال المحكمات منه ، لأن الأفعال المحكمات لا تقع منا عن ترتيب ونظام كالصناعة والنجارة والكتابة والنساجة إلا من عالم ، وأفعال الله تعالى أدق وأحكم ، فكانت أولى بأن تدل على أنه عالم (٢) .

يقول الجويني: إن كل عاقل يعلم بالبديهة أن الفعل الرصين الحكم المتين ، يستحيل صدوره عن الجاهل به . ومن جوّز وقد لاحت له سطور منظومة وخطوط متسقة مرقومة — صدورها عن جاهل بالحط ، كان عن المعقول خارجاً ، وفي تيه الجهل والجاراً .

معنى هذا أن المتكلمين يستدلون في تقريرهم لصفة العلم الإلهى ، بكون أفعال الله تعالى متقنة غاية الإتقان . إنهم يقولون بأن أفعال الله دقيقة محكمة ، وكل من كان فعله كذلك ، كان عالماً بتلك الأفعال ، فثبت أنه تعالى عالم . أما أن أفعاله محكمة متقنة ، فيدل عليه تشريح بدن الانسان . وأما أن كل من كان محكماً متقناً وجب أن يكون عالماً بتلك الأفعال ، فهذه مقدمة بديهية بعد الاستقراء والاختيار (٤) .

<sup>(</sup>١) معالم أصول الدين الرازي ص ٤٠

<sup>(</sup>٢) المم هيد للباقلاني ص ٢٦

<sup>(</sup>٣) الإرشاد ص ٢١ – ٢٢ وأيضاً : الاقتصاد في الاعتقاد للغزالي ص ٤٧ .

<sup>( ؛ )</sup> فخر الدين الرازى : الأربعون فى أصول الدين ص ١٣٣ ، المواقف ح ٨ ص ٥٠٠ رسالة التوحيد لمحمد عبده ص ٣٧ ، اللمع للأشعرى ص ٢٤ ، وأيضا : المسائل الحمسون فى أصول الكلام الرازى ص ٣٦٣

ونستطيع أن نقول على ضوء ما خلفه لنا المتكلمون من كتابات تدور حول دراسة هذه الصفة ، والبحث فيها كمشكلة ، إنهم يقسمون استدلالهم على وجود هذه الصفة إلى طريق سمعى ، وطريق عقلى .

الطريق السمعي يستند بطبيعته إلى الآيات القرآنية . فالله يقول : « هو الله الذي لا إله إلا هو ، عالم الغيب والشهادة »(١).

وهذا النص يشهد بعموم علمه تعالى بالموجودات العينية والذهنية ، ممكنات وغير ممكنات . وكل شيء صادر عنه بالاختيار ، أي بالإرادة ، وكل ما هو صادر عنه كل شيء ضرورة (٢) .

وهم لايذكرون هذه الآية القرآنية فقط ، بل يذكرون الكثير من الآيات التي يرون أنها تقدم الدليل على رأيهم . منها قوله تعالى : « وما تحمل من أنثى ولا تضع إلا بعلمه » ومنها قوله تعالى « ألم تر أن الله يعلم ما فى السموات وما فى الأرض ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خمسة إلا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم أين ما كانوا » ومنها قوله تعالى « وما يعزب عن ربك من مثقال ذرة فى الأرض ولا فى السهاء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا فى كناب مبين » .

أما من جهة الطريق العقلى ، أى البراهين العقلية ، فإنهم — كما سبق أن أشرنا — يرون أن من الضروريات العقلية التى فطر عليها كل عاقل ، الانتقال من الأفعال المتقنة عند رؤيتها ، إلى علم فاعلها ، أى تدل على علم فاعلها بالضرورة . والأفعال الصادرة عن البارى فى غاية الإحكام والإتقان . فإن من يفكر فى بدائع الآيات يعلم أن ذلك موكول إلى من أحاط بأسباب الحركات الساوية وترتيب أجرامها ، والآيات الأرضية من تركيب الحيوانات والنباتات ولوازمها (٣) .

وإذا كان المتكلمون يثبتون صفة العلم الإلهى ، فإنهم بعد ذلك ينتقلون إلى بيان أن المسلك الذى يتخذونه فى إثبات هذه الصفة يفيد – كما ذكرنا منذ قليل – العلم بالجزئيات كما يفيد العلم بالكليات . وهذه نقطة حاسمة فى مذهبهم ، وكانت مثار النزاع بينهم وبين الفلاسفة : إنهم يرون أن الجزئيات معلولة كالكليات،

<sup>(</sup>١) سورة المتحنة آية ٢٢

<sup>(</sup>٢) حاشية محمد عبده على شرح الدوانى على العقائد العضدية ص ١٠٧

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ١٠٨

صادرة عنه على صفة الإتقان ومقدرة له ، فيكون عالماً بهما معاً .

يقول التفتازاني في شرحه على العقائد: « فلا يخرج عن علمه وقدرته شيء ، لأن المجهل بالبعض والعجز عن البعض ، نقص وافتقار إلى مخصص ، مع أن النصوص قاطعة بعموم العلم وشمول القدرة . فهو بكل شيء عليم ، وهو على كل شيء قدير ، لا كما يزعم الفلاسفة أنه لا يعلم الجزئيات (١) » .

وإذا كان الفلاسفة الإلهيون يقولون بالعلم بالكليات فحسب ، حتى لا يحدث تغير في علمه تعالى ، فإن هذا عند المتكلمين يعد خطأ ، لأن التغير في الإضافات لا يوجب تغيراً في الذات . وكذلك كونه عالماً بالمعلوم ، إضافة بين علمه وبين ذلك المعلوم ، فعند تغير المعلوم تتغير تلك الإضافة فقط (٢) . ومعنى هذا أن التغير إنما هو في الإضافات لا في الذات ولا في الصفات الحقيقية ، كالقدرة التي تتغير نسبتها وإضافتها إلى المقدور عند عدمه ، وإن لم تتغير في نفسها . وتغير الإضافات جائز ؛ لأنها أمور اعتبارية لا تحقق لها في الخارج (٣). فلم لا يجوز القول بأن ذاته المخصوصة موجبة للعلم بكل شيء بشرط وقوع ذلك الشيء ٢ فعند حصول كل واحد من الأحوال ، تقتضى ذاته المخصوصة العلم بتلك الأحوال (٤).

المتكلمون إذن يردون على الفلاسفة قائلين إنه ليس هناك صعوبات تنشأ عن الاعتقاد بأنه تعالى يعلم الكليات والجزئيات . إن هذا العلم لايؤدى إلى تغير ذاته تعالى ، بل التغير في الإضافات ، لأن العلم عندنا إضافة أو ذات حقيقية ذات إضافة (٥٠). فعلى الأول يتغير نفس العلم ، وعلى الثانى تتغير إضافاته فقط ، وعلى التقديرين لا يلزم في صفة موجودة ، بل في مفهوم اعتبارى ، وهو جائز .

<sup>(</sup>۱) ص ۲۰۱ – ۲۰۲

<sup>(</sup>٢) الرازى : محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين ص ١٢٧

<sup>(</sup>٣) تجريد الإعتقاد ص ١٥٨

<sup>(</sup> ٤ ) الرازى : معالم أصول الدين ص ٢ ٤

<sup>(</sup>٥) فى شرح المولى حسن جلبى بن محمد شاه الفنارى على كتاب المواقف لعضد الدين الإيجى، المتمييز بين القول بأن العلم إضافة ، وبأنه صفة حقيقية . فيقول الشارح : أعلم أن الجواب يكون العلم إضافة محضة إنما هو من طرف بعض المتكلمين إذ أن علم الله تعالى عند الأشاعرة صفة موجودة قديمة ، فتجويز كونه أمراً اعتبارياً لايلائم ، ولو أسقط لفظ «عندنا » لكان أظهر (ص ٧٥ من الجزء الثامن من المواقف)

هذا بالإضافة إلى أن العلم بأن الشيء وجد ، وأنه سيوجد ، واحد . فإن فإن من علم أن زيداً سيدخل البلد غداً ، فعند حصول الغد يعلم بهذا العلم أنه دخل البلد الآن ، إذا كان علمه هذا مستمراً بلا غفلة مزيلة له (۱). وإنما يحتاج أحدنا إلى علم آخر متجدد له يعلم به أنه دخل الآن لطريان الغفلة عن الأول . والبارى تعالى تمتنع عليه الغنلة ، فكان علمه بأنه وجد عين علمه بأنه سيوجد ، فلا يلزم من تغير المعلوم من عدم إلى وجود ، تغير في علمه (۲) .

معنى هذا أن المتكلمين يفرقون بين العلم الإلهى والعلم الإنسانى . فعلمه تعالى ليس علماً زمانيًّا أى واقعاً فى زمان ، كما يعلم الواحد منا الحوادث التى تقع فى أزمنة متعينة . فما حدث من هذه الحوادث فى ذلك الزمان كان حاضراً عند الواحد منا ، وما حدث قبله أو بعده كان ماضياً أو مستقبلا . أما علم الله فلا يختص بزمان معين ، وإذا كان علمه تعالى لا يختص بزمان معين ، فإنه بالتالى لا يكون فيه حال حاضر وماض ومستقبل .

ومن هنا يكون الله عالماً بجميع الحوادث الجزئية وأزمنتها الواقعة هي فيها لا من حيث أن بعضها واقع الآن وبعضها وقع في الماضي وبعضها سيقع في المستقبل. إذ أن العلم بها من هذه الجهة يتغير ، بل يعلمها علماً متعالياً عن الدخول تحت الأزمنة ثابتاً أبد الدهر . فالموجودات منذ الأزل إلى الأبد معلومة له كل في وقته ، وليس في علمه كان وكائن وسيكون ، أي ماض وحاضر ومستقبل ، بل الموجودات حاضرة عنده في أوقاتها ، فهو عالم بخصوصيات الجزئيات وأحكامها (٣) .

وهكذا يتابع المتكلمون نقدهم للفلاسفة . إن الفلاسفة إذا كانوا يقولون بأن الله يعلم الكليات ولا يعلم الجزئيات ، أو يعلمها من حيث هي كلية ، فإن المتكلمين يجادلونهم في قولهم هذا ، كاشفين عن التناقضات والأخطاء التي وقعوا فيها<sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>١) المواقف للإيجي جزء ٨ ص ٧٤ ~ ٧٥

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق جزء ٨ ص ٧٥

<sup>(</sup>٣) شرح الجرجاني على المواقف للإيجي ص ٧٥ – ٧٦ من الجزء الثامن

<sup>(</sup> ٤ ) يقول سيف الدين الآمدي في كتابه : «غاية المرام في علم الكلام » ( ص ٨١ - ٨١) =

ولعلنا إذا رجعنا إلى البطليوسي في كتابه: الحدائق في المطالب العالية الفلسفية، استطعنا أن ندرك كيف يدور الحوار بين المتكلمين والفلاسفة حول علم الله، وهل هو علم بالكليات أم علم بالجزئيات. فالمتكلمون يردون على الفلاسفة قائلين: من أين فرقتم بين الأمرين ؟ فإن قالوا ، أى الفلاسفة — لأن الجزئيات تدخل تحت الزمان وتتغير بتغيره ولا تحتاج في معرفتها إلى الحواس الحمس ، والكليات التي هي الأنواع والأجناس لا تدخل تحت الزمان ولا تغير بتغيره ولا تحتاج في معرفتها إلى الحواس الحمس ؛ فجوا بنا عن هذا — أى جواب المتكلمين — أن نقول لهم : ألستم الحواس الخمس ؛ فجوا بنا عن هذا — أى جواب المتكلمين — أن نقول لهم : ألستم تعلمون أن الإنسان إنما يعلم الكليات بمشاهدة الجزئيات الواقعة تحت الزمان والاستدلال عليها بالمقدمات الغريزيات ؟ فهل تزعمون أن الله تعالى يدرك الكليات بهذا السبيل ؟ فإن قالوا : نعم ؛ شبهوه بالبشر ، وقانا لهم : إذا جاز عندكم أن يشبه البشر في علم الكليات ، فا الذي يمنع أن يشبهه في علم الجزئيات ؟ وإن قالوا لا يجوز أن يعلم الكليات على نحو ما يعلمها البشر ، وإنما يعلمها بنوع آخر من العلم لا يكيف الكليات على أخو ما يعلمها البشر ، وإنما يعلمها بنوع آخر من العلم لا يكيف ولا يشبه علم البشر ، قلنا : فا المانع أن يعلم الجزئيات بهذا العام ولا فرق (١) ؟

<sup>=</sup> وما اعتمد عليه في اختصاص التعلق بالكليات دون الجزئيات فباطل أيضاً. فإن تعلق العلم بالكائنات مما لا يوجب تجدد العلم ولا الجهل من سبقه ، إذ السابق هو العلم بأن سيكون ، والعلم بأن سيكون الشيء هو نفس العلم بكونه في وقت الكون من غير تجدد ولا كثرة ، وإنما المتجدد هو نفس المتعلق والتعلق به ، وذلك مما لا يوجب تجدد المتعلق ، بعد سبق العلم بوقوعه في وقت الوقوع وفرض استمراره إلى ذلك الوقت فإنا لورفعنا كل علم حادث من النفس ، لم يكن في حال حدوثه غير معلوم ، والإكان العلم بأن سيكون في وقت كونه - مع القول بفرض استمراره - جهلا ، وهو محال .

<sup>(</sup>۱) ص ۹ه

### رابعاً: موقف ابن سينا من العلم الإلهي:

#### (١) تقديم:

إذا أردنا أن ندرك موقف الغزالى فى رده على الفلاسفة ، فتحدر بنا الإشارة إلى مذهب ابن سينا ، إذ أن الغزالى قد ركز هجومه أساساً على ابن سينا .

لقد تناول ابن سينا بالدراسة موضوع العلم الإلهى : فالكثير من كتب ابن سينا الفلسفية تتضمن فصلا أو أكثر من فصل يدور حول دراسة هذه الصفة ، مبيناً وجهة نظره وناقداً لوجهة نظر المتكلمين .

فهو فى كتاب الإلهيات من الشفاء ، بعد أن يصف واجب الوجود بمجموعة من الصفات ، يأخذ فى تفصيل دراسة العلم الإلهى . وهذا واضح من عنوان الفصل (۱) الذى يعقده فى كتاب الشفاء : « فصل فى أنه تام بل فوق التام ، وخير ، ومفيد كل شيء بعده ، وأنه حق ، وأنه عقل محض ، ويعقل كل شيء ، وكيف ذلك ، وكيف يعلم ذاته ، وكيف يعلم الكليات ، وكيف يعلم الجزئيات ، وكيف وجه لا يجوز أن يقال يدركها » .

ثم يتبع ابن سينا هذا الفصل بفصل آخر (٢) غاية في الأهمية ، لأنه - كما سيتبين لنا حين دراسة رأى الغزالي - هو الفصل الذي يعنيه الغزالي حين يشير إلى رأى الفلاسفة وهو بصدد نقده لهم . وهذا الفصل من كتاب الإلهيات من الشفاء عنوانه : في نسبة المعقولات إليه وفي إيضاح أن صفاته الإيجابية والسلبية لا توجب في ذاته كثرة ، وأن له البهاء الأعظم والجلال الأرفع والمجد غير المتناهي ، وفي تفصيل حال اللذة العقلية .

وما يفعله ابن سينا فى الإلهيات من الشفاء ، يفعله فى النجاة . فنى القسم الإلهى من هذا الكتاب ، نطالع كثيراً من الفصول يدرس فيها فيلسوفنا هذه المشكلة! من زواياها العديدة . هذا يتضح من عناوين فصوله التالية : « فى أن واجب الوجود

<sup>(</sup>١) الفصل السادس من المقالة الثامنة

<sup>(</sup>٢) الفصل السابع من المقالة الثامنة

بذاته عقل وعاقل ومعقول » ، « فى أنه بذاته معشوق وعاشق ولذيذ وملتذ وأن اللذة هى إدراك الخير الدائم » ، « فى أن واجب الوجود بذاته كيف يعقل ذاته والأشياء » .

هذا غير كتبه الأخرى وأهمها آخركتبه وهو « الإشارات والتنبيهات » ، وإن كنا لانجد تفصيل في هذا الكتاب ، كذلك التفصيل الذي نجده في كتابه الشفاء وفي كتابه النجاة .

### (۲) رأى ابن سينا:

يذهب ابن سينا إلى أنه ليس من الجائز أن يكون واجب الوجود ، يعقل الأشياء من الأشياء ، لأن هذا سيؤدى إلى أن تكون ذاته إما متقومة بما يعقل ، فيكون تقومها بالأشياء ، وإما عارضة لها أن تعقل ، فلا تكون واجبة الوجود من كل جهة ، وهذا محال (١) . وسبب هذا المحال أنه لولا هذه الأمور من الحارج ، لم يكن هو بحال ويكون له حال لا يلزم عن ذاته ، بل عن غيره ، وبهذا يكون لغيره فيه تأثير (١) .

ولما كان المبدأ الأول هو مبدأ كل وجود ، فلابد أن يؤدى هذا إلى القول بأنه يعقل من ذاته ما هو مبدأ له . وهو مبدأ للموجودات التامة بأعيانها ، والموجودات الكائنة الفاسدة بأنواعها أولا ، وبتوسط ذلك بأشخاصها (٣) .

ويتابع ابن سينا الكشف عن مذهبه ، فيرى أن واجب الوجود لا يمكنه أن يكون عاقلا لهذه المتغيرات مع تغيرها من حيث هي متغيرة عقلا زمانياً مشخصاً» (٤٠) إذ لو قيل إن واجب الوجود يعقل الموجودات تارة عقلا زمانياً ، منها أنها موجودة غير معدومة ، وتارة يعقلها عقلا زمانياً منها أنها معدومة غير موجودة ، فسيؤدى هذا

<sup>(</sup>١) الإلهيات ح ٢ ص ٣٥٨ ، النجاة ( الإلهيات) ص ٢٤٦ ، المعتبر في الحكمة للبغدادي ح ٣ ص ٨٢

<sup>(</sup>٢) الإلهيات - ٢ ص ٣٥٨

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق جزو ٢ ص ٣٥٨ – ٣٥٩ ، نهاية الإقدام في علم الكلام الشهرستاني ، الإشارات والتنبيهات لابن سينا – جزو ٣ ص ٧٠٩

<sup>(</sup> ٤ ) الإلهيات جزء ٢ ص ٥٥٩ ، النجاة ص ٢٤٧

إلى الاعتقاد بأن لكل واحد من الأمرين صورة عقلية على حدة ، ولا واحدة من الصورتين تبقى مع الثانية ويؤدى هذا بالتالى إلى أن يكون واجب الوجود متغير الذات . هذا بالإضافة إلى أن الكائنات الفاسدة إن تم تعقلها بالماهية الحجردة و بما يتبعها مما لا يتشخص لم تعقل بما هى فاسدة . وإن أدركت بما هى مقارنة لمادة وعوارض مادة ووقت وتشخص ، لم تكن معقولة بل محسوسة أو متخيلة (١) .

إن إثبات هذه الأفعال كلها لواجب الوجود يعد - فيما يرى ابن سينا - نقصاً له تعالى: وكذلك إثبات كثير من التعقلات له سبحانه. لا مفر عند ابن سينا الا أن نقول بأنه يعقل كل شيء على نحو كلى ، ومع ذلك فلا يعزب عنه شيء شخصي ، ولا يعزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض (٢). وهذا المبدأ لا يخلو من نحموض ، ولهذا لا بد من القول بأنه من العجائب التي يحتاج تصورها إلى لطف قريحة (٣).

ومن الواضح أن فى هذا القول من جانب ابن سينا محاولة للتوفيق والتخفيف من آراء بعض الفلاسفة الذين ذهبوا إلى أنه تعالى لا يعلم إلا نفسه . توفيق وتخفيف إذا كنا نجده فى كتابه الإلهيات من الشفاء وفى كتاب النجاة أيضاً ، فإننا نجده أيضاً فى آخر الكتب التي ألفها ونعنى به كتاب الإشارات والتنبيهات .

ولكن لابد لنا من القول بأن ابن سينا رغم هذا يميل إلى تفضيل الإدراك الكلى ، أو إلحاق الإدراك الجزئى بالإدراك الكلى إن صح هذا التعبير . أى أنه لا ينسب إلى الله العلم بالجزئيات إلا فى كونها كلية . ويقول إن واجب الوجود يجب لا يكون علمه بالجزئيات علماً زمانياً حتى يدخل فيه الآن والماضى والمستقبل ، فيعرض لصفة ذاته أن تتغير ، بل يجب أن يكون علمه بالجزئيات على الوجه المقدس

<sup>(</sup>١) الإلهيات جزء ٢ ص ٣٥٩ ، النجاة جزء ٣ ص ٢٤٧ وأيضاً : نهاية الإقدام في علم الكلام للشهرستاني ص ٢٢٢

<sup>(</sup>٢) الإلهيات جزء ٢ ص ٣٥٩ ، النجاة ص ٢٤٧ ، نهاية الإقدام ص ٢٢٢ ، تعليق د. محمد ثابت الفندى على مادة ابن سينا ص ٢٠٨ ( دائرة المعارف الإسلامية - الترجمة العربية - مجلدا - عدد ٤) وأيضاً : تعليق د. محمد عبد الهادى أبو ريدة على تاريخ الفلسفة في الإسلام لدى بور - الترجمة العربية ص ٢٦٦

<sup>(</sup>٣) الإلهيات جزء ٢ ص ٣٥٩ ، النجاة جزء ٣ ص ٢٤٧

العالى عن الزمان والدهر <sup>(١)</sup> .

ونود أن نشير – تأكيداً لقولنا بأن ابن سينا يفضل الإدراك الكلى – إلى أن فيلسوفناحين يرى أن علم الله بالجزئيات إنما يكون مقدساً عالياً عن الزمان والدهر، فإن هذا الرأى يقوم على تفرقته بين الإحساس والتخيل من جهة ، والتعقل من جهة أخرى . بمعنى أن علم الله بالكون يكون بالتعقل لا عن طريق الإحساس والتخيل .

وواضح أن ابن سينا حينما يقول بالتعقل، فإنه يريد أن يجاوز الجزئى إلى الكلى ، لأن هذا من عمل العقل لا الإحساس ولا التخيل، وهذا واضح فى نظريته فى المعرفة، حين يبين لنا عمل العقل ، وكيف لا يستطيع الحس ولا التخيل أن يقوما بعمل العقل .

ومن هنا ذهب الطوسى وذهب الدوانى أيضاً ، إلى أن الاختلاف حول العلم الإلهى ، إنما يتمثل في الاختلاف في طريق الإدراك ، لا في المدرك .

ولعل ما يوضح ذلك تمام التوضيح ما يقوله عبد الحكيم فى شرحه على العقائد النسفية (٢). فهو يقول: «حاصل مذهب الفلاسفة أن الله تعالى يعلم الأشياء كلها بطريق التعقل لا بطريق التخيل والإحساس لفقدان الآلة، فلا يعزب عن علمه تعالى مثقال ذرة فى الأرض ولا فى السماء. لكن لما كان علمه تعالى بطريق التعقل لم يكن ذلك العلم مانعاً عن وقوع الشركة ولا يلزم من ذلك أن لا يكون بعض الأشياء معلوماً له، تعالى عن ذلك، بل ما ندركه على وجه الإحساس والتخيل، يدركه هو تعالى على وجه التعقل. فالاختلاف فى طريق الإدراك لا فى المدرك. والمشهور من مذهبهم أن لا يعلم الجرئيات المتغيرة من حيث إنها جزئيات، بل على الوجه الكلى ، وأما الجزئيات الغير المتغيرة ، فيعلمها من حيث إنها جزئيات ».

وإذا تساءلنا الآن عن كيفية جمع ابن سينا بين الإدراك على نحوكلي ، وإدراك الجزئيات جزئية ، مع تفضيله – كما قلنا – لإدراك الله أمور الكون على

<sup>(</sup>١) الإشارات والتنبيات لابن سينا ح ٣ ص ٧٢١ – ٧٢٧ .

<sup>(</sup>٢) ص ٢٥٣ - ٢٥٤

نحو كلى ، استطعنا أن نقول إن ابن سينا حين خلعه صفات كثيرة على واجب الوجود (الله) يصفه بأنه عقل محض ، لأنه ذات مفارقة للمادة من كل وجه . ولما كان الله بريئاً عن المادة ، فهو أيضاً معقول محض .

يقول ابن سينا في الفصل السادس من المقالة الثامنة من إلهيات الشفاء (۱) مبيناً كيف أن واجب الوجود بذاته عقل ومعقول: فالبرىء عن المادة والعلائق المتحقق بالوجود المفارق، هو معقول لذاته، ولأنه عقل بذاته، وهو أيضاً معقول بذاته، فهو معقول ذاته؛ فذاته عقل وعاقل ومعقول، لا أن هناك أشياء متكثرة. وذلك لأنه بما هو هوية مجردة ، عقل ، و بما يعتبر له أن هويته المجردة لذاته فهو معقول لذاته ، و بما يعتبر له أن ذاته له هوية مجردة فهو عاقل ذاته ، فإن المعقول هو الذي ما هيته الحجردة لشيء ، والعاقل هو الذي له ماهية محردة الشيء ، وليس من شرط هذا الشيء أن يكون هو أو آخر ، بل شيء مطلقاً ، والمعتبار أن له ما هية مجردة لشيء ، هو عاقل ، و باعتبار أن ما هيته المجردة لشيء ، هو معقول ، وهذا الشيء هو ذاته ، فهو عاقل بأن له الماهية المجردة التيء هو ذاته ، فهو عاقل بأن له الماهية المجردة التيء هو ذاته ، فهو عاقل بأن له الماهية المجردة التيء هو ذاته ، فهو عاقل بأن له الماهية المجردة التيء هو ذاته ، فهو عاقل بأن له الماهية المجردة التيء هو ذاته ، فهو عاقل بأن له الماهية المجردة التيء هو ذاته ، فهو عاقل بأن له الماهية المجردة التيء هو ذاته ، فهو عاقل بأن له الماهية المجردة التيء هو ذاته ، وهذا النهيء هو ذاته ، بأن ماهيته المجردة هي لشيء هو ذاته .

وإذا كان الله — فيما يرى ابن سينا — عاقلا ومعقولا ، فإنه — كما سبق أن ذكرنا — يعقل الموجودات . وبيان هذا أن الله إذا عقل ذاته وعقل أنه مبدأ كل موجود ، عقل أوائل الموجودات عنه وما يتولد عنها ، ولا شيء من الأشياء يوجد إلا وقد صار من جهة ما واجباً بسببه (٢) .

هذا يعنى التفرقه بين الواجب بذاته والواجب بغيره ، وهذا ما نجده عند الفارابي أيضاً حين فرق بين الواجب بذاته والممكن والواجب بغيره . بمعنى أن الواجب بذاته وهو الله ، أى واجب الوجود ، إذا وجدت الموجودات عنه بعد أن كانت ممكنة ، أصبحت هذه الموجودات واجبة الوجود ولكن بغيرها لا من ذاتها .

وهذه التفرقه التي يلجأ إليها ابن سينا بين الواجب بذاته (الله) والواجب بغيره

<sup>(</sup>١) ص ٣٥٧ . وأنظر في هذا المعنى أيضاً : النجاة ص ٢٤٣٤ – ٢٤٤ في القسم الإلهيي .

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : الإلهيات في الشفاء م ٨ ف ٦ ص ٣٥٩

(الموجودات) تؤدى إلى إقامة صلات بين الله وموجوداته: فالله يعلم الموجودات، لأنه سببها، وعنه أصبحت واجبة الوجود بعد أن كانت ممكنة الوجود.

وهذا العلم والإدراك للموجودات، يكون إدراكاً للأمور الجزئية من حيث هي كلية. ويضرب ابن سينا مثالا على ذلك، يوضح به وجهة نظره ويدلل عليها، وذلك من خلال نص غاية في الوضوح والدلالة. فهو يقول في الفصل السادس من المقالة الثامنة من كتاب الإلهيات من الشفاء (۱۱): « كما أنك تعلم حركات السهاويات كلها، فأنت تعلم كل كسوف وكل اتصال وكل انفصال جزئي يكون بعينه ولكن على نحو كلى، لأنك تقول في كسوف ما إنه كسوف يكون بعد زمان حركة يكون لكذا من كذا شهالياً نصفياً ينفصل القمر منه إلى مقابلة كذا، ويكون بينه وبين كسوف مثله سابق أو متأخر عنه مدة كذا، وكذلك بين حال الكسوفين الآخرين حتى لا تقدر عارضاً من عوارض تلك الكسوفات إلا علمته، ولكنك علمته، ولكنك علمته كلياً، لأن هذا المعنى قد يجوز أن يحمل على كسوفات كثيرة كل واحد منها يكون حالة تلك الحال ، لكنك تعلم لحجة ما أن ذلك الكسوف لا يكون منها يكون حالة تلك الحال ، لكنك تعلم لحجة ما أن ذلك الكسوف لا يكون الا واحداً بعينه ، وهذا لا يدفع الكلية إن تذكرت ما قلناه من قبل :

هذا ما يقوله ابن سينا حتى يننى عن الله التغير . ولعلنا قد أشرنا ونحن نعرض رد المتكلمين على الفلاسفة ، كيف أن الفلاسفة إذا كانوا يفضلون الإدراك الكلى ، فإن سبب ذلك أن الإدراكات الجزئية يلحقها الزمان ، والزمان يفيد التغير ، أى تغير ذات الله ، وهذا محال ، وكيف أن المتكلمين قد ركزوا أساساً على القول بأن إدراك الجزئيات لا يعنى تغير ذاته تعالى .

وابن سينا هنا يعقد مقابلة بين الإدراك الإنسانى والإدراك الإلهى ، إذا أخذنا فى الاعتبار فكرة الزمان . فهو يرى أننا إذا أدخلنا الزمان ، فعلمنا مثلا فى آن معين أن هذا الكسوف ليس بموجود ، ثم علمنا فى آن آخر أنه موجود لم يبق علمنا ذلك عند وجوده ، بل يحدث علم آخر ، ويكون فينا التغير . أما بالنسبة للأول (الله) فهو لا يدخل فى زمان (٢).

<sup>(</sup>۱) ص ۲۶۰ – ۲۲۱

<sup>(</sup>٢) الإلهيات من الشفاءم ٨ ف ٦ ص ٣٦١ - ٣٦٢ .

ولكن هذا لا يعنى عند ابن سينا إدراك الله للجزئيات بتفاصيلها ، إذ هو يصر دائماً على أنه إذا نسب لله العلم والإدراك ، فإن ذلك مستمد أساساً من القول بأنه من ذاته يعلم كل شيء . وهذا يعنى أساساً — فيا يرى — إدراك الأمور العامة الكلية .

نقول هذا ونؤكد على القول به حتى لا نخطئ - كما أخطأ البعض - فى فهم عبارات ابن سينا<sup>(۱)</sup> ، التى قد يفهم منها فى الظاهر أن رأيه كرأى المتكلمين ، فى حين أنها - لو جمعنا بينها وبين جوانب مذهبه ككل - تدلنا على اتجاه منه للقول بالإدراك الكلى حتى لا يصطدم بفكرة الزمان : صحيح أنه - كما ذكرنا منذ قليل - يقابل بين علمنا الذى يخضع للزمان وبالتالى للتغير ، وبين علم الله الذى لا يدخل فى زمان ، وبالتالى للثبات وعدم التغير ، ولكن صحيح أيضاً أن المقابلة بالاستناد إلى فكرة الزمان تستند بدورها إلى المقابلة بين الإدراكات الجزئية والإدراك الكلى .

بل إن هذا يتضح تماماً فى الفصل السابع من المقالة الثامنة من إلهيات الشفاء الذى سبق أن أشرنا إليه ، وقلنا إن الغزالى قد أشار إليه فى نقده لابن سينا . إن ابن سينا يؤكد على ما سبق أن قال به من أن الأول يعقل ذاته وأنه مبدأ كل شىء ، فيعقل من ذاته كل شىء . يقول ابن سينا : « ونسبة الكل إلى العقل الأول الواجب الوجود هو هذا ، فإنه يعقل ذاته وما توجبه ذاته ، ويعلم من ذاته كيفية كون الحير فى الكل ، فتتبع صورته المعقولة صورة الموجودات على النظام المعقول عنده لا على أنها تابعة اتباع الضوء للمضىء والإسخان للحار ، بل هو عالم بكيفية نظام الحير فى الوجود ، وأنه عنه ، وعالم بأن هذه العالمية يفيض عنها الوجود على الترتيب الذى يعقله خيراً ونظاماً »(٢).

<sup>(</sup>١) من أمثلتها قول ابن سينا إن الأول مبدأ كل شيء ، ويعلم الأشياء من حالها ، إذ هو مبدأ شيء أو أشياء حالها وحركاتها كذا ، وما ينتج عنها كذا ، إلى التفصيل بعده ، ثم على الترتيب الذي يلزم ذلك التفصيل لزوم التعدية والتأدية ، فتكون هذه الأشياء مفاتيح الغيب التي لا يعلمها أحد إلا هو ، فالله أعلم بالغيب وهو عالم الغيب والشهادة وهو العزيز الحكيم ( الإلهيات من الشفاء – م ٨ف ٢ ص ٣٦٢ . وانظر أيضاً : النجاة لابن سينا ص ٢٤٩ من القسم الإلهي) .

<sup>(</sup>٢) ابن سينا : الشفاء - الإلهيات م ٨ ف ٧ ص ٣٦٣ .

وإذا كنا قد أشرنا إلى أن ابن سينا حلبقاً لنظريته فى المعرفة على من شأن المعرفة العقلية على المعرفة الحسية ، نظراً لتدرج القوى من حسية وعقلية ؛ فإنه يربط بين نظريته هذه وبين تفضيله للإدراك الكلى بالنسبة لله . بمعنى أنه حين يبحث فى موضوع العلم الإلهى ، يذهب إلى تفضيل الإدراك العقلى على الحسى والحيالى والوهمى والظنى (١) . ومن هنا فلا يمكن – فيا يرى ابن سينا – أن يكون جمال أو بهاء فوق أن تكون الماهية عقلية محضة ، خيرية محضة ، بريئة عن كل واحد من أنحاء النقص ، واحدة من كل جهة ، فواجب الوجود له الجمال والبهاء المحض ، وهو مبدأ جمال كل شيء وبهاء كل شيء (١) .

وهذه الصفات - كما قلنا - ترتبط بالتمييز بين إدراك العقل للمعقول وإدراك الحس للمحسوس ، وكيف يرتبط الإدراك العقلى بالأمرالكلى والشيء الثابت ، بعكس الإدراك الحس الذي يرتبط بالجزئيات وبالأشياء المتغيرة الظاهرية العارضة .

وهذا ما يقصده ابن سينا حين يذهب إلى أن إدراك العقل للمعقول أقوى من إدراك الحس للمحسوس ، لأن العقل يعقل ويدرك الأمر الباقى الكلى ويتحد به ويصير هو ما هو على وجه ما ويدركه بكنهه لابظاهره . وليس كذلك إدراك الحس للمحسوس ، فاللذة التى تجب لنا بأن نعقل ملائماً ، هى فوق اللذة التى تكون لنا ") .

وإذا كانت هناك مراتب للذة العقلية ، فإن أفضل لذة عقلية إنما تكون بإدراك العقل لذاته ، أما إذا عقل العقل موضوعاً آخر ، فإن لذته تكون أقل . وهذا معنى قول ابن سينا : «كلما كان الإدراك أشد اكتناهاً وأشد تحقيقاً والمدرك أكل وأشرف ذاتاً ، فإحباب القوة المدركة إياه والتذاذها به أكثر »(٤).

وإذا كان واجب الوجود لاتخالطه المادة ، بل هو عقل خالص ، فإن إدراكه

<sup>(</sup>١) ألمصدر السابق ص ٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٣٦٨ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٣٦٩ وأيضاً : النجاة لابن سينا ص ٢٤٥ -- ٢٤٦ من القسم الإلهي .

<sup>(</sup>٤) الشفاء – الإلهيات م ٨ ف ٧ ص ٣٦٩ .

العقلى الذي يتمثل في إدراكه ذاته أفضل من إدراكنا العقلى ، وذلك لعائق البدن ، بحيث إننا لو تجردنا عن البدن كان لنا لذة أعظم . يقول ابن سينا : اعلم أن لذة كل قوة حصول كمالها لها ، فللحس المحسوسات الملائمة ، وللغضب الانتقام ، وللرجاء الظفر ، ولكل شيء ما يخصه ، وللنفس الناطقة مصيرها عالماً عقليًا بالفعل . فالواجب الوجود معقول ، عقل أو لم يعقل ، ومعشرق ، عشق أو لم يعشق (١) .

وهكذا نستطيع أن نقول إن ابن سينا في بحثه لموضوع العلم الإلمى حاول التوفيق بين التراث الأرسطى والتراث الإسلامى ، بمعنى أنه حاول الجمع بين القول بأن الله يعقل ذاته ، والقول بأن الله يعقل الموجودات . وإذا كان ابن سينا قد قال بعلم الله لأمور الكون ، فإن هذا — كما سبق أن تبين لنا من خلال نصوصه — يقوم على تفضيله الإدراك الكلى : ومن هنا كان بحثه لهذا الموضوع مرتبطاً بالتمييز بين الإدراك العقلى والإدراك الحسى ، وقائماً على التفرقة بين الكلى والجزئى ، بين الثابت والمتغير ، بين ما لا يداخله الزمان وما يداخله الزمان مرتبطاً أيضاً بنظريته في الفيض وكيف يصدر عن الواحد الكثرة ، أو كيف يعقل الله الموجودات بعقله لذاته . مرتبطاً أخيراً — كما هو الحال عند ابن رشد من بعض الوجوه (٢) — بتفسيره للخير والشر والتمييز بين الأقلى والأكثرى والمدائم (٣) . وعلى وجه الخصوص بتفسيره والتنبيهات » . فهو يعرف العناية بأنها إحاطة علم الأول بالكل وبالواجب أن يكون عليه الكل ، حتى يكون على أحسن نظام ، وكيف أن ذلك واجب عنه وعن يكون عليه الكل ، حتى يكون على أحسن نظام ، وكيف أن ذلك واجب عنه وعن من الأول الحق في ترتيب وجود الكل ، من الأول بالكل وبالواجب من الأول بالكل وبالواجب أن يكون عليه الكل ، حتى يكون على أحسن نظام ، وكيف أن ذلك واجب عنه وعن من الأول الحق في ترتيب وجود الكل ، من الأول الحق في ترتيب وجود الكل ،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) انظر كتابنا : النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ١٩٥ - ١٩٦٠ .

<sup>(</sup>٣) الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا ص ١٨٠ ومابعدها .

<sup>(</sup> ٤ ) الإشارات والتنبيهات ص ٧٢٩ – ٧٣٠ (القسم الإلهى) . ويقول الطوسى في شرحه على هذا الموضع موضعاً الربط بين فكرة ابن سينا عن العناية وفكرته عن العلم الإلهى : هذا الفصل يشتمل على تفسير العناية وهو ظاهر . وقد مرفى « الممط السادس » أيضا ذكر ذلك. وإنما أورده هناك ==

منبع لفيضان الخير في الكل(١).

ولكن مذهب ابن سينا فى العلم الإلهى ، وقد قام على أسس فلسفية من أكثر زواياها ، لم يرض عنه المتابعون للتيار الجدلى الكلامى الذى أوضحناه فيما سبق . وهذا ما أدى بالغزالى — كمتابع لهذا التيار الجدلى الكلامى الذى يتمثل عند الأشاعرة إلى نقد موقف الفلاسفة بوجه عام وموقف ابن سينا على وجه الخصوص .

<sup>=</sup> بعد ذكر : (أن العالى لا يفعل لغرض فى السافل)، ليعلم نظام الموجودات كيف صدر عن الأول من غير قصد . وأعاده ههنا بعد ننى إدراك الجزئيات المتغيرة عنه تعالى ، ليعلم أن النظام الموجود فى تلك الجزئيات كيف صدرعنه (ص ٧٢٩ - ٧٣٠) .

<sup>(</sup>١) الإشارات والتنبيهات ص ٧٣٠ ( القسم الإلهي) .

#### خامساً: الغزالي ونقده للفلاسفة:

نصل الآن إلى الغزالى . لقد سبق أن قلنا إن الغزالى قد رد على الفلاسفة فى مذهبهم الذى سبق أن أشرنا إليه . وإذا كنا قد أوضحنا المعالم الرئيسية لمذهب الفلاسفة ثم عرضنا لوجهة نظر ابن سينا على وجه الخصوص ، فإنه سيسهل علينا فهم نقد الغزالى لهم وكيف رد على ما ذهبوا إليه .

ولكن قبل بيان نقد الغزالى لمذهب الفلاسفة عامة، وابن سينا على وجه الخصوص يجدر بنا الإشارة إلى رأى الغزالى ، ذلك الرأى الذى سنتبين فيه متابعة من جانب الغزالى للمتكلمين . ومعنى هذا أن الغزالى إذا كان ينقد رأى الفلاسفة ، فإن مبعث هذا النقد تأثره بالاتجاه الكلامى الذى يستند بدوره فى كثير من جدوره إلى التراث الدينى الإسلامي ، بحيث إن المقارن بين رأى المتكلمين من جهة ورأى الغزالى من جهة أخرى ، بجد مشابهة ومطابقة إلى درجة كبيرة .

فإذا رجعنا إلى كتب الغزالى التى تصطبغ بالصبغة الكلامية « كالاقتصاد فى الاعتقاد » ، « قواعد العقائد » ، وجدناه بعد تدليله على وجود الله و إثبات وحدانيته ، ينتقل إلى دراسة الصفات الإلهية كالعلم والحياة والإدراك والقدرة والسمع والبصر . وهو \_ كما يفعل كثير من المتكلمين \_ يبدأ بدراسة صفة القدرة بحيث يرتب عليها إلى حد كبير القول بالصفات الإلهية الأخرى .

فالغزالى يذهب إلى أن الله تعالى عالم بجميع المعلومات الموجودات والمعدومات ، ومحيط بكل المخلوقات ، لا يعزب عن علمه مثقال ذرة فى الأرض ولا فى السماء . وهو يقسم الموجودات إلى قديم وحادث ، ويقول إن القديم ، ذاته وصفاته (الله) ، والحادث ، الموجودات التى أو جدها الله(١١) .

كما يرى أن الله إذا كان يعلم غيره ، فهو بالتالى أعلم بذاته وصفاته . وعلى هذا يكون الله بذاته وصفاته عالماً ، وذلك إذا ثبت أنه عالم بغيره .

فما الدليل إذن على أن الله عالم بغيره ؟

يدلل الغزالي على ذلك بالقول بأن معنى الغير هو عبارة عن صنعه المتقن

<sup>(</sup>١) الاقتصاد في الاعتقاد ص ٤٧ ، قواعد العقائد ص ١٠٨ .

وفعله المحكم المرتب . وهذا إن دل على شيء ، فإنما يدل على قدرته . « فإن من رأى خطوطاً منظومة تصدر على الاتساق من كاتب ، ثم استراب فى كونه عالماً بصنعة الكتابة ، كان سفيهاً فى استرابته ، فإذاً قاد ثبت أنه عالم بذاته و بغيره »(١).

هذا بالإضافة إلى الآيات القرآنية التي تدلنا على أن الله عالم بمخلوقاته . فالله تعالى يقول : « ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الحبير » .

وإذا كان الغزالى حين يدلل على صفة العلم ، يفرق بين القديم والحادث ، بين الله وبين موجوداته ، فإنه يلجأ إلى هذه التفرقة بين الله وبين الموجودات حين يتساءل عن معلومات الله وهل لها نهاية أم ليست متناهية .

فهو يفرق بين معلومات الإنسان المتناهية ومعلومات الله التي ليس لها نهاية، ويرى أن الموجودات في الحال وإن كانت متناهية ، فالممكنات المستقبلة ليست متناهية . ويعلم الله هذه الممكنات وهل سيوجدها أم سوف لايوجدها ، وإذن يعلم الله ما لانهاية له . وهذا خلاف العلم الإنساني الذي له حدود معينة (٢).

ويضرب الغزالى مثالا على ذلك قائلا : إن ضعف الاثنين أربعة وضعف الأربعة ثمانية وضعف الأربعة ثمانية وضعف الثمانية ستة عشر وهكذا نضعف ضعف الاثنين وضعف الضعف ولا يتناهى . والإنسان لا يعلم من مراتبها إلا ما يقدره بذهنه ، وسينقطع عمره ويبقى من التضعيفات ما لا يتناهى . فإذاً معرفة أضعاف أضعاف الاثنين وهو عدد واحد ، يخرج عن الحصر ، وكذلك كل عدد ، فكيف غير ذلك من النسب والتقديرات "

هذا جانب من الجوانب الخاصة برأى الغزالي في موضوع العلم الإلهي . وقد عرفنا منه كيف أثبت هذه الصفة لله ، كما أثبتها المتكلمون ، وكيف استند إلى

<sup>(</sup>١) الاقتصاد في الاعتقاد ص ٧٤

<sup>(</sup>٢) الاقتصاد في الاعتقاد ص ٧٤

<sup>(</sup>٣) الاقتصاد في الاعتقاد ص ٤٧ . ونود أن نشير من جانبنا إلى أن هذا المثال الذي يضر به النزالي لايقدم أي دليل على فكرته التي يدافع عنها ، و إن دل على شيء فإنما يدل على قدر كبير من عدم الدقة وهذه نصادفها في بعض آراء النزالي وفي مجالات أخرى غير هذا المجال . ومع هذا يحلو للبعض أن يصفوه بأنه فيلسوف عظم !!!

التراث الديني والتراث الكلامي أيضاً.

ولكن أهم ما تركه الغزالى لنا فى هذا الحجال ، يتمثل فى ذلك النقد اللدى وجهه إلى الفلاسفة ، سواء منهم من قال بعلمه لذاته فقط ، أو من قال منهم بأنه يعلم الأشياء علماً كلياً فحسب .

فإذا رجعنا إلى تهافت الفلاسفة وجدناه يتعرض لنقد آراء الفلاسفة فى موضوع العلم الإلهى . فهو فى المسألة السادسة من تهافته يعرض رأيهم بعد عرض رأى المعتزلة فى الذات والصفات ، ويفرق بين رأى ابن سينا الذى يذهب فيه إلى أن الله يعلم الأشياء كلها بنوع كلى لايدخل تحت الزمان ، ولا يعلم الجزئيات التى يوجب تجدد الإحاطة بها تغيراً فى ذات العالم (١) وبين القول بأنه لا يعلم إلا نفسه احترازاً عن لزوم الكثرة (١) .

ثم يخصص الغزالى المسألة الثالثة عشرة من تهافته لهدم آراء الفلاسفة . وهذا واضح من عنوان هذه المسألة : « فى إبطال قولم : إن الله ــ تعالى عن قولم ــ لا يعلم الجزئيات المنقسمة بانقسام الزمان : إلى الكائن وما كان وما سيكون » .

وُلْنعرض الآن لرأى الغزالى مبينين الأسس التي يستند إليها والمَآخذ التي يأخذها على الفلاسفة .

يرى الغزالى أن الفريق الأول من الفلاسفة يؤدى مذهبهم إلى القول بأن معلولات الله أفضل منه ؛ إذ الملك والإنسان وكل واحد من العقلاء يعرف نفسه ومبدأه ويعرف غيره ، والأول لا يعرف إلا نفسه ، فهو ناقص بالإضافة إلى آحاد الناس فضلا عن الملائكة ، بل البهيمة مع شعورها بنفسها تعرف أموراً أخرى سواها . ولا شك في أن العلم شرف وأن عدمه نقصان .

يقول الغزالى ناقداً الفلاسفة : فأين قولهم : إنه عاشق ومعشوق لأن له البهاء الأكمل والجمال الأتم ؟(٣)وأى جمال لوجود بسيط لا ماهية له ولا حقيقة ولاخبر له بما

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة ص ١٦٣ .

<sup>(</sup>٢) تهافت الفلاسفة ص ١٦٤ – ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) يشير الغزالى فى تسائله هذا إلى ابن سينا . وقد سبق أن قلنا ونحن بصدد دراسة رأى ابن سينا ، إن ابن سينا يمقد فصلا فى كتابه الإلهيات من الشفاء ويجعل عنوانه : فى نسبة المعقولات إليه ، وفى إيضاح أن صفاته الإيجابية والسلبية لاتوجد فى ذاته كثرة ، وأن له البهاء الأعظم والجلال الأوض والمجد غير المتناهى وفى تفصيل حال اللذة المقلية .

يجرى فى العالم ولا بما يلزم ذاته ويصدر عنه ؟ !! وليتعجب العاقل من طائفة يتعمقون فى المعقولات بزعمهم ثم ينتهى آخر نظرهم إلى أن رب الأرباب ومسبب الأسباب لا علم له أصلا بما يجرى فى العالم. وأى فرق بينه وبين الميت إلا فى علمه بنفسه ؟ وأى كمال فى علمه بنفسه مع جهله بغيره (١).

هذا بالإضافة إلى أنهم – أى الفلاسفة – فيا يرى الغزالى ، لم يتخلصوا من الكثرة . فإنا نقول : علمه بذاته عين ذاته أو غير ذاته ؟ فإن قالوا : إنه غير ذاته فقد جاءت الكثرة . وإن قالوا إنه عين ذاته ، فما الفصل بينهم وبين القائل بأن علم الإنسان بذاته عين ذاته . وهذه حماقة ، إذ لا يعقل وجود ذاته فى حالة هو فيها غافل عن ذاته ، ثم تزول غفلته ويتنبه لذاته ، فيكون شعوره بذاته غير ذاته لا محالة (٢) .

هذا عن الفريق الأول ، أما الفريق الثانى وهو الذى يعبر عنه مذهب ابن سينا ، فيفيض الغزالى فى نقده . وهو يبدأ بعرض أهم معالم رأى هذا الفريق ، ويتخذ مثال الكسوف لشرح رأيهم . فيقول إن الشمس مثلا تنكسف بعد أن لم تكن منكسة ثم تنجلى فتحصل لها ثلاثة أحوال ، أى الكسوف ، . حال العدم ثم انتظار الوجود (المستقبل) ، حال العدم وكونه كان من قبل (الماضى) ، حال هو فيها موجود (الحاضر) .

وهذه العلوم الثلاثة – فيما يقول الفلاسفة – متعددة ومختلفة ، وإذا تعاقبت على المحل ، فإن هذا يوجب تغير الذات العالمة ، فالعلم يتبع المعلوم ، فإذا تغير المعلوم تغير العلم ، وإذا تغير العلم فقد تغير العالم لا محالة ، والتغير على الله محال (٣) .

ومن هنا ذهب ابن سينا – كما سبق أن رأينا حين عرض مذهبه – إلى أن الله يعلم الكسوف وجميع صفاته وعوارضه ، ولكن بعلم متصف به فى الأزل والأبد ولا يختلف ، مثل أن يعلم مثلا أن الشمس موجودة وأن القمر موجود ، فإنهما حصلا منه بوساطة الملائكة التى تعد عقولا مجردة ، ويعلم أيضاً أنها تتحرك حركات دورية وأنهما يجتمعان فى بعض الأحوال فتنكسف الشمس أى يحول جرم القمر بينها

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة ص ١٦٧ – ١٦٨ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٦٨.

<sup>(</sup>٣) تهافت الفلاسفة ص ١٩٢ ــ ١٩٣

وبين المشاهدين فتستتر الشمس . . إلخ وهكذا إلى جميع أحوال الكسوف وحين وعوارضه، بحيث لا يعزب عن علمه شيء ، ولكن علمه بهذا ، قبل الكسوف وحين حدوث الكسوف وبعد انقضاء الكسوف ، على وتيرة واحدة لا يختلف ولا يوجب تغيراً في ذاته .

وهكذا يعتقد الفلاسفة بأن الكل معلوم له ، علماً واحداً متناسباً لا يؤثر فيه الزمان ، بحيث أن ما يكون الزمان ضروريًّا فى معرفته ، فإنه لا يتصور أن يعلمه ، لأن ذلك يوجب التغير .

وما يقال عن الزمان ، يمكن أن يقال عن المادة وعن المكان . فإن الأشياء التي تعرض لزيد و عمر و وغيرهما من الأفراد لايعلمها الله ، وإنما يعلم الإنسان المطلق بعلم كلى ، ويعلم عوارض وخواص هذا الإنسان المطلق لا عوارض وخواص الفرد ، إذ أن هذه الخواص والعوارض الخاصة بالفرد ، إنما تختلف من فرد إلى فرد ، نتيجة للحس لا للعقل . وإذا كان الله عندهم عقلا خالصاً ، فإنهم بالتالى نفوا عنه معرفة عوارض زيد وخالد وغيرهما .

ولكن ما الخطأ في هذا الرأى من جانب فلاسفة أمثال ابن سينا ؟

ينبهنا الغزالى إلى أن هذا الرأى يترتب عليه نتائج خطيرة . فهو يقول : « وهذه قاعدة اعتقدوها واستأصلوا بها الشرائع بالكلية ، إذ مضمونها أن زيداً مثلا لو أطاع الله تعالى أو عصاه ، لم يكن الله عز وجل عالماً بما يتجدد من أحواله لأنه لا يعرف زيداً بعينه ، فإنه شخص ، وأفعاله حادثة بعد أن لم تكن ، وإذا لم يعرف الشخص، لم يعرف أحواله وأفعاله ، بل لا يعرف كفرزيد ولا إسلامه، وإنما يعرف كفرالإنسان وإسلامه مطلقاً ، كلياً ، لا مخصوصاً بالأشمخاص ه(1).

ويتابع الغزالى نقده للفلاسفة فيقول : فبم تنكرون على من يقول : إن الله تعالى له علم واحد بوجود الكسوف مثلا فى وقت معين ، وذلك العلم قبل وجوده علم بأنه سيكون ، وهو بعينه عند الوجود علم بأنه كائن ، وهو بعينه بعد الانجلاء علم بالانقضاء ، وأن هذه الاختلافات ترجع إلى إضافات لاتوجب تبدلا فى ذات العلم ، فلا توجب تغيراً فى ذات العالم . فإن ذلك ينزل منزلة الإضافة المحضة ،

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة ص ١٩٤ – ١٩٥٠.

إذ أن الشخص الواحد يكون عن يمينك ثم يرجع إلى قدامك ثم إلى شمالك ، فتتعاقب عليك الإضافات ، والمتغير ذلك الشخص المنتقل دونك (١).

وإذا قالوا \_ أى الفلاسفة \_ إن من ضرورة إثبات العلم بالكون الآن ، والانقضاء بعده ، تغير ، فليس ذلك بقول صحيح . إذ من أين عرفوا ذلك ؟ فلو خلق الله لنا علماً بقدوم زيد غداً عند طلوع الشمس ، وأدام هذا العلم ، ولم يخلق لنا علماً آخر ، ولا غفلة فى هذا العلم ؛ لكنا عند طلوع الشمس عالمين بمجرد العلم السابق ، بقدومه الآن ، وبعده بأنه قد قدم من قبل ، وكان ذلك العلم الواحد الباقى كافياً فى الإحاطة بهذه الأحوال الثلاثة (٢) .

وإذا كنا قد قلنا بأن الغزالي يوجه نقده لفريقين من الفلاسفة . فريق قال بعلمه لذاته فقط ، وفريق قال بأنه يعرف الكليات دون الجزئيات أو يعرف الجزئيات على نحو كلى ، فإن هذا يتضع من أقوال الغزالي التي ذهب فيها إلى أن الفريق الثاني لا يخرج رأيه في بعض تفصيلاته عن رأى الفريق الأول . فهو يذهب إلى أن الفلاسفة الذين يتصورون علم الله على نحو كلى ، إذ قالوا إن الإضافة إلى المعلوم المعين داخلة في حقيقته ، ومهما اختلفت الإضافة اختلف الشيء الذي تعد الإضافة ذاتية له، ومهما حصل الاختلاف والتعاقب فقد حصل التغير، فإنانقول إنه الإضافة ذاتية له، ومهما إخوانكم الفلاسفة حيث قالوا : إنه لا يعلم إلا نفسه ، وأن علمه بذاته عين ذاته (٣).

وهكذا يأخذ الغزالى فى مناقشة كل فريق من الفريقين مبينا لنا أن آراء الفريق الثانى من الفلاسفة لا تخلو من الأخطاء شأنها شأن رأى الفريق الأول . وهو ينتهى بعد هذا كله إلى القول بأنه من الواجب تكفير الفلاسفة ، سواء من قال بأن الله ألا تعالى لا يعلم إلا الكليات دون أن يحيط تعالى لا يعلم إلا الكليات دون أن يحيط بالأمور الجزئية المتعلقه بالأشخاص ، لأن هذا فيا يرى تكذيب قاطع للرسول (٤٠).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص ٢٩٤ وأيضاً : المنقذ من الضلال للغزالى ص ١٠٨ ، فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة للغزالي ص ٢٩٤ . أ

## الفصّل لثّ بي

# المعاد (١) الروحاني والحسماني بين الفلاسفة والغزالي

## أولا: تمهيد:

قد لا نكون مبالغين فى القول إذا ذهبنا إلى أن هذا الموضوع – شأنه فى ذلك شأن موضوع العلم الإلهى – من أكثر الموضوعات صعوبة وأهمية فى تاريخ الفكر الكلامى والفلسفى العربى .

ويرجع ذلك فيما نرى إلى أسباب عدة ، أهمها كثرة الآراء التى تتضارب فيما بينها تضارباً شديداً بحيث يعسر الوصول إلى الحق وسط هذا الاختلاط والتضارب والاختلاف ، بمعنى أن من يحاول دراسة هذه المشكلة ، سيجد لزاماً عليه بحثها من خلال زوايا وأبعاد متقاربة تارة ومتباعدة تارة أخرى ، حتى يستطيع تحديد موقفه إزاء الآراء التي تدور حولها .

ولكننا سنحاول من جانبنا بيان أهم معالم هذه المشكلة ، مختارين موقفين

<sup>(</sup>۱) يقول المولى حسن جلمي بن محمد شاه الفنارى في حاشيته على كتاب المواقف لعضد الدين الإيجى : المعاد هنا مصدر لا اسم مكان أوزمان . وحقيقة العود توجه الشيء إلى ما كان عليه . والمراد ههنا الرجوع إلى الوجود بعد الفناه أو رجوع أجزاء البدن إلى الاجتماع بعد التفرق وإلى الحياة بعد الممات والأرواح إلى الأبدان بعد المفارقة . وأما المعاد الروحاني على ما يراه الفلاسفة ، فعناه رجوع الأرواح إلى ما كانت عليه من التجرد عن علاقة البدن واستعمال الآلات (الحجلد الثامن ص ٢٨٩ - ٢٩٠ وانظر في هذا المعنى حاشيتي السيالكوتي ومحمد عبده على شرح الدواني على العقائد العضدية ص ١٩٩١) .

ويقول ابن سينا في الفصل الأول من رسالته الأضحوية في أمر المعاد ، وعنوانه «في ماهية المعاد» : أما المعاد في لغة العرب فمشتق من العمود . وحقيقته المكان أو الحالة التي كان الثيء فيه ، فباينه ، فعاد إليه ، ، ثم نقل إلى الحالة الأولى ، أو إلى الموضع الذي يصير إليه الإنسان بعد الموت ، لما اتفق أن كان الرأى الأظهر ، والظن الأغلب ، أن الشيء الذي يضار إليه بعد الموت منفصل عنه قبل الحياة الأولى ، فإن أكثر الأم على أن الأرواح كانت موجودة قبل الأبدان ، وأنها كانت في العالم الذي هو ثان بعد هذا العالم ، وأن عودها إليه السعيد إلى الخير الأفضل منه ، وهو الحنة والعيون ، والشتى إلى الحيز الأوحش منه ، وهو الحجم والسجن (ص ٣٦ من طبعة سلمان دينا) .

متعارضين ، لنرى كيف يدور الحوار بين أصحاب هذين الموقفين ، بغية الوصول من جانبهما إلى الرأى الصحيح . وهذان الموقفان هما موقف الفلاسفة الإلهيين وعلى وجه الخصوص ابن سينا ، وموقف الغزالى الذى اتخذ موقفاً نقديبًا بل هجوميبًا،

ولكن قبل عرضنا لهذين الموقفين ، سنعرض للاتجاه الإسلامي العام ، ذلك الاتجاه الذي يتمثل في الاعتقاد بالبعث الروحاني والجسماني معاً ، إذ أن الغزالي كما سنرى ، لا يخرج رأيه في أكثر جوانبه سواء الجانب النقدي أو الجانب الإيجابي عن التعبير عن هذا الاتجاه.

ولكى نتوصل إلى تحديد معالم هذا الموضوع ، يجدر بنا بيان الآراء والاتجاهات حوله ، وهي التي يمكن حصرها في خسة ، لايهمنا منها كما قلنا إلا اتجاهين فقط ، هما اتجاه الفلاسفة الإلهيين من جهة ، واتجاه الغزالي من جهة أخرى .

بعد ذلك ندرس وجهة نظر المؤيدين للبعث الجسمانى والروحانى معاً، وأدلتهم التى استندوا إليها ، ثم آراء المؤيدين للبعث الروحانى فقط دون البعث الجسمانى : فإذا فرغنا من ذلك عرضنا لرد الغزالى ، وهو الذى اعتقد بالبعث الروحانى والجسمانى ، على موقف الفلاسفة الإلهيين على وجه العموم ، وهم الذين أيدوا القول بالبعث الروحانى فقط .

## ثانياً: الاتجاهات والآراء حول هذا الموضوع:

قلنا منذ قليل إن الاتجاهات حول هذا الموضوع يمكن حصرها في خمسة :

الاتجاه الأول هو قول بعض أهل الجدل بأن الثابت هو المعاد الجسمانى فقط ، وأن المعاد ليس إلا لهذا البدن . فهم إذن قد ذهبوا إلى نفى وجود النفس الناطقة المجردة . واستدلوا على رأيهم بالقول بأن البدن وحده هو الحيوان ، وهو الإنسان بحياة وإنسانية خلقتا فيه ، وهما عرضان ، والموت هو عدمهما فيه أو ضد لهما .

وفى النشأة الثانية يخلق فى هذا البدن حياة إنسانية بعد تفتت هذا الجسم ، ويصير ذلك الإنسان بعينه حيـًا(١) .

الاتجاه الثانى يتمثل فى القول بثبوت المعاد الروحانى فقط . وهذا ما ذهب إليه أكثر الفلاسفة الإلهيين الذين رأوا أن الإنسان بالحقيقة هو النفس الناطقه المجردة وأن البدن آلة لهذه النفس تستعمله وتتصرف فيه لاستكمال جوهرها . فالنفس الناطقة لا تقبل الفناء أى العدم بعد وجودها ، لأنها بسيطة ، وهى موجودة بالفعل .

الاتجاه الثالث يعبر عنه المعتقدون بثبوت المعادين الروحاني والجسماني معاً . وهو قول سائر المسلمين ، وقول معمر من قدماء المعتزلة ، وقول الكثير من الصوفية أيضاً ، كما يقول عنهم عضد الدين الإيجي (٢)، بل هو قول الغزالي كما سنرى بعد قليل .

والقائلون بهذا النوع من المعاد يجعلون الحياة بوجود النفس للبدن والموت بمفارقة النفس للبدن . ويردون فى النشأة الثانية ، النفس فى البدن بعينه الذى كانت فيه . فالنفس إذا ردت إلى البدن كان للمثاب والمعاقب جميعاً ثواب وعقوبة بحسب البدن والنفس جميعاً ، أى للمثاب لذات بدنية من المحسوسات ولذات نفسانية من السرور .

<sup>(</sup>١) ابن سينا : رسالة أضحوية في أمر المعاد ص ٣٨ .

<sup>(</sup>٢) عضد الدين الإيجي : الموقف – جزء ٨ ص ٢٩٧ .

فهم يذهبون إلى أن العقل قد دل على أن سعادة الأرواح بمعرفة الله تعالى ومحبته، وأن سعادة الأجسام فى إدراك المحسوسات . والجمع بين هاتين السعادتين فى هذه الحياة غير ممكن ، لأن الإنسان مع استغراقه فى تجلى أنوار عالم الغيب ، لايمكنه الالتفات إلى شيء من اللذات الجسمانية ، ومع استغراقه فى استيفاء هذه اللذات ، لايمكنه أن يلتفت إلى اللذات الروحانية .

والجمع بين هذين النوعين من اللذات الجسمية والروحية يعد متعذراً في هذا العالم ، لكون الأرواح البشرية ضعيفة . فإذا فارقت بالموت ، واستمدت من عالم القدس والطهارة ، قويت وكملت . فإذا أعيدت إلى الأبدان مرة ثانية ، كانت قوية قادرة على الجمع بين الأمرين . ولا شبهة في أن هذه الحالة هي الغاية القصوى من مراتب السعادات (١) .

هذا هو الاتجاه الثالث . أما الاتجاه الرابع فيتمثل فى قول قدماء الفلاسفة الطبيعيين الذين ذهبوا إلى عدم ثبوت شيء من المعاد الجسانى أو الروحانى . فالنفس عندهم هى المزاج . وإذا مات الإنسان فقد عدمت النفس ، وإعادة المعدوم محال .

والاتجاه الحامس والأخير ، نستطيع أن نقول عنه إنه يتمثل فى التعبير عن موقف الشك ، أى التوقف عن الإدلاء برأى من الآراء التى سبق ذكرها والقطع به. وقد ذهب إلى ذلك جالينوس فيا يحكى عنه ، وذلك فى قوله : لم يتبين لى أن النفس هل هى المزاج فتنعدم عند الموت ويستحيل إعادتها ، أو هى جوهر باق بعد فساد البدن فيمكن المعاد (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٩٧ ، رسالة أضحوية لابن سينا ص ٣٩ . وانظر أيضاً كتابنا : النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ٣٩٣ ومابعدها .

<sup>(</sup>٢) عضد الدين الإيجى : المواقف -- جزه ٨ ص ٢٩٧ . وأيضاً : شرح العقائد النسفية التفتازاني ص ٣٩٨ .

## ثالثا: البعث الجسماني وأدلة الشرع والعقل:

وقد عبرت الكثرة الغالبة من الباحثين فى هذا المجال والمؤيدين للبعث الجسمانى عن ضرورة الجمع بين المعاد الجسمانى والاعتراف بصدق آيات القرآن . دليل هذا قول فخر الدين الرازى مثلا : اعلم أن الجمع بين إنكار المعاد الجسمانى ، وبين الإقرار بأن القرآن حق ، متعذر . لأن من خاض فى علم التفسير ، علم أن ورود هذه المسألة فى القرآن لا يقبل التأويل (١).

ونود أن نشير من جانبنا إلى أن القائلين بالبعث الجسماني يستندون أساساً إلى فكرة الإمكان . وهذا الإمكان يقوم في النهاية على أدلة الشرع . وهم يستدلون بعدة أدلة :

منها أن عودة ذلك البدن فى نفسه ممكن ، لأن إعادة المعدوم إما أن تكون ممكنة أولا تكون ممكنة . فإن كانت ممكنة ، فالمقصود حاصل ، وإن لم تكن ممكنة ، فإن الدليل العقلى قد دل على أن الأجسام تقبل العدم ، ولم يدل على أنها تعدم لا محالة : فلما ثبت بالنقل المتواتر من دين الأنبياء أن القول بحشر الأجساد حق ، وثبت أن الأجسام لو عدمت امتنع إعادتها ، كان ذلك دليلا قاطعاً على أن الله لا يعدم الأجساد بل يبقيها بأعيانها . وإذا كانت باقية بأعيانها ، فهى قابلة للحياة والعقل والقدرة . وحينئذ يصح القول بأن عودة ذلك البدن بعينه ممكنة (٢).

ومنها أن الله لما كان عالماً بجميع الجزئيات ، فإنه قادر على تمييز أجزاء بدن هذا الإنسان عن أجزاء بدن الإنسان الآخر(٣) .

ومنها أن الله قادر على الممكنات ، وعودة ذلك البدن في نفسه يدخل ضمن فكرة الامكان ، فالعودة ممكنة (٤) .

وإذا تساءلنا عن الآيات القرآنية التي يستدل بها القائلون بالبعث الجسماني على

<sup>(</sup>١) الأربعون ص ٢٨٨ .

<sup>(</sup>٢) معالم أصول الدين للرازى ص ١٢٩ - ١٣٠٠

<sup>(</sup>٣) معالم أصول الدين ص ١٣٠ .

<sup>(</sup> ٤ ) معالم أصول الدين ص ١٣٠ .

آرائهم هذه التي تقوم — كما قلنا — على فكرة الجواز والإمكان، وجدنا أن هناك الكثير من هذه الآيات التي نجدهم قد استدلوا بها في معرض دفاعهم عن آرائهم : منها : « قال من يحيي العظام وهي رميم ، قل يحييها الذي أنشأها أول مرة ، وهو بكل خلق عليم (1). ففي هذا الاستدلال بالابتداء على الإعادة . ومنها : « ما خلقكم ولا بعثكم إلا كنفس واحدة (1). ومنها : « أو ليس الذي خلق السموات والأرض بقادر على أن يخلق مثلهم (1). وهذا هو المعول عليه في الحجاج حول جواز إعادة بقادر على أن الله حكم على الشيء بحكم مثله ، وجعل سبيل النظير ومجراه مجرى نظيره (1). ومنها قوله تعالى : « ثم إنكم يوم القيامة تبعثون (1)».

ومن هذا كله يتوصلون إلى ضرورة ثبوت المعاد الحسمانى ، وأنه أمر معلوم بالضرورة ، لأن القول دل عليه فى آيات كثيرة . وإذا قيل إنه ممكن ، فسبب ذلك أن المراد من الإعادة جمع الأجزاء المتفرقة وذلك جائز بالضرورة (١٠).

وإذا كان هذا يعد أساساً طريقاً شرعيًا ، لأنه يستند - كما رأينا - على نصوص الآيات القرآنية، فإنهم لم يكتفوا بذلك ، بل ذهبوا إلى أن هناك طريقاً عقليًا لإثبات أقوالهم .

وهذا الطريق الذي يلجأون إليه يتمثل في وجهين ، سنرى أنهما بدورهما ستندان إلى جذور شرعية :

(١) نرى فى الدنيا مطيعاً وعاصياً ومحسناً ومسيئاً . ونرى أن المطيع يموت من غير ثواب يصل إليه فى الدنيا . ثواب يصل إليه فى الدنيا . فإن لم يكن حشر ونشر يصل فيه الثواب إلى المحسن ، والعقاب إلى المسىء ،

<sup>(</sup>١) الآيات ٧٨، ٨٩ من سورة يس .

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٨ من سورة لقمان .

<sup>(</sup>٣) الآية ٨١ من سورة يس .

<sup>(</sup> ٤ ) اللمع للأشعرى ص ٢٢ .

<sup>(</sup>ه) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد ص ٢٨٨ ، الإرشاد إلى مواضع الأدلة في أصول الاعتقاد للجويني ص ٣٩٨ - ٣٩٩ ، وأيضاً : شرح التفتازاني على العقائد النسفية ص ٣٩٨ - ٣٩٩ .

لكانت هذه الحياة الدينية عبثاً (١) . فإذا كان الله قد وعد بالثواب وتوعد بالعقاب ، فيجب القول بعود الناس ليحصل الوفاء بوعده و وعيده (٢).

( س ) خلق الله الخلق إما للراحة وإما للتعب والألم أو لا للراحة ولا للتعب . وليس من الجائز أن يقال إنه خلقهم للتعب والألم ، لأن هذا لايليق بالحسن . وغير جائز أن يقال : خلقهم لا للراحة ولا للتعب والألم ، لأنهم حال كونهم معدومين ، وكان هذا المعنى حاصلا . فدل على أنه تعالى خلقهم للراحة (٣) :

هذه الراحة \_ فيما يرى فخر الدين الرازى \_ إما أن تكون فى هذا العالم أو عالم آخر . ولا يجوز القول بأنها فى هذا العالم ، لأن ما يظنه الإنسان لذة فى هذا العالم ليس بلذة ، بل هو دفع للألم . وإذا افترضنا أن فى هذا العالم لذة جسمانية ، فإنها قليلة . وما يغلب هو الألم أو دفع الألم .

يقول الرازى مؤيداً فكرته: « فليس من الحكمة إلقاء الحيوان في بحر الآلام والمكروهات لأجل أن يعود إليه ذرة من اللذات. فلما ثبت أن الحيوان إنما خلق لأجل اللذة والراحة، وثبت أن ذلك المقصود غير حاصل في هذا العالم، وجب القطع بوجود عالم آخر بعد هذا العالم، يحصل فيه هذا المقصود، وهو الدار الآخرة »(1).

ونود أن شير إلى أن هناك خلافاً وإن كان لا يعد رئيسيًّا بين المعتزلة والأشاعرة في مسألة المعاد . وهذا الحلاف ، إن دل على شيء ، فإنما يدلنا على المنزع العقلي إلى حد ما عند المعتزلة ، بعكس الأشاعرة الذين يعبرون في آرائهم عن فكرة الحواز والاحتمال والإمكان .

فالمعتزلة إذا كانوا يجوزون إعادة الجواهر إذا عدمت، فإنهم يقسمون الأعراض إلى ما يبقى وإلى ما لا يبقى . فما لا يبقى منها كالأصوات والإرادات فلا يجوز إعادتها، وأما ما يبقى منها فيقسمونه إلى ما كان مقدوراً للعبد، وإلى ما لم يكن مقدوراً له.

<sup>(</sup>١) الأربعون الرازى ص ٢٩٣ – ٢٩٤ .

<sup>(</sup>٢) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد ص ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٣) الأربعون ص ٢٩٤.

<sup>(؛)</sup> المصدر السابق ص ٢٩٥.

الأول وهو ما كان مقدوراً للعبد ، لا يجوز من العبد إعادته ، ولا يصح من القديم أيضا إعادته عندهم . والثانى وهو ما لم تتعلق به قدرة العبد ، وهو باق من الأعراض، فيجوزون إعادته (١) . (انظر شكل رقم ٧ ص ٢٢٩)

ويستند المعتزلة حين يقولون : بأن ما لايبقى من الأعراض لا يجوز إعادته ، إلى أنه لو عاد ، وقد سبق أن كان موجوداً ، لكان موجوداً فى وقتين ، ولو جاز وجوده فى وقتين متواليين (٢) .

أما الأشاعرة فيقولون بإعادة هذا النوع من الأعراض ، كما يقولون بإعادة الجواهر وإعادة ما يبقى من الأعراض ، أى أنهم يقولون بالمعاد للجواهر ولكل نوع من الأعراض .

وهم بطبيعة الحال يستندون كما سبق أن ذكرنا على فكرة الجواز والإمكان، ويرون أن رأيهم تؤيده الأدلة السمعية المستندة إلى النصوص القرآنية ، وتؤيده أيضاً فيما يقولون ، الأدلة العقلية .

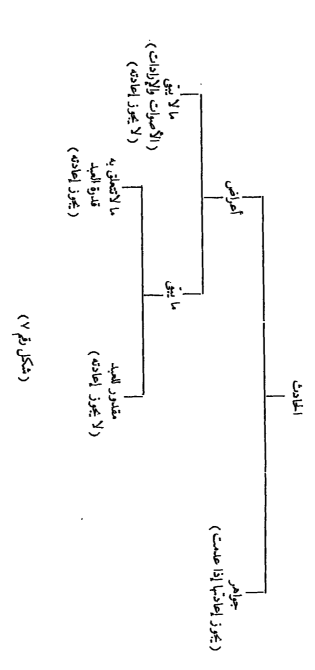
دليل هذا ما يذهب إليه الجويني الأشعرى في الإرشاد. فهو يقول: « فأما وقوعها فستدرك بالأدلة السمعية ، وقد شهدت القواطع منها على الحشر والنشر والانبعاث للعرض والحساب والثواب والعقاب. فإن قيل: هل تعدم الجواهر ، ثم تعاد ، أم تبقى وتزول أعراضها المعهودة ثم تعاد بنيتها ؟ قلنا: يجوز كلا الأمرين عقلا ولم يدل قاطع سمعى على تعيين أحدهما ، فلا يبعد أن تصير أجسام العباد على صفة أجسام التراب ، ثم يعاد تركيبها إلى ما عهد قبل ، ولا نحيل أن يعدم منها شيء ، ثم يعاد ، والله أعلم بعواقبها ومآلها » (٣).

وإذا كان المثبتون للمعاد الجسمانى يقولون إن الجوانب السمعية والجوانب العقلية تنهض دليلاً على ما يذهبون إليه من أن هناك معاداً جسمانياً وحشراً ونشراً، فإنهم حاولوا جهدهم توجيه النقد إلى القائلين بعدم وجود معاد إلا للأرواح. ولهذا نجد

<sup>(</sup>١) الإرشاد للجويني ص ٣٧١ – ٣٧٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٣٧٣.

<sup>(</sup> ٣ ) المصدر السابق ص ٣٧٣ - ٢٧٤ .



الإيجي مثلاً يهتم بالرد على المنكرين للمعاد الجسهاني ، وذلك بعد عرض رأيهم .

ونظراً لأننا سنحلل بالتفصيل رد الغزالى القائل بالبعث الجسمانى والروحانى ، على الفلاسفة الإلهيين القائلين بالمعاد الروحانى فقط ؛ فإننا نكتنى فى هذا المجال ، مجال بيان رأى القائلين بالبعث الجسمانى ، بالقول بأن الفلاسفة - فيما يحكى عنهم الإيجى - حين ينكرون المعاد الجسمانى ، يستندون إلى القول بأنه لو أكل إنسان إنساناً ، بحيث صار بعض المأكول جزءاً من الأكل ، فإن الله لو أعاد ذلك الإنسانيين بعينهما ، فتلك الأجزاء التي كانت للمأكول ثم صارت للآكل ، إما أن تعاد فى كل واحد منهما وهو محال لاستحالة أن يكون جزء واحد بعينه فى آن واحد فى شخصين متباينين ، أو يعاد فى أحدهما ، فلا يكون الآخر معاداً بعينه . فثبت أنه لا يمكن إعادة جميع الأبدان بأعيانها ، كما يقول المعتقدون بالبعث الحسانى .

ويرد الإيجى على هذه الحجة من جانبهم ، بأن يذهب إلى أن المعاد إنما هو الأجزاء الأصلية ، وهى الباقية من أول العمر إلى آخره ، لا جميع الأجزاء . وهذه الأجزاء الأصلية التى كانت للإنسان المأكول تعد فضلا فى الآكل ، إذ أن الإنسان باق مدة عمره ، وأجزاء الغذاء تتوارد عليه وتزول عنه ، وإذا كانت فضلا فيه ، لم يجب . إعادتها فى الآكل ، بل فى المأكول (١) .

وهكذا يحاول القائلون بالمعاد الجسماني إيراد بعض الأدلة على ثبوته ، واستنكار

<sup>(</sup>١) الجزء الثامن من المواقف ص ٢٩٥ -- ٢٩٦ . وأيضاً شرح التفتازاني على المقائد النسفية ص٤٠٢ – ٢٠٠ .

ويقول المولى حسن جلبى فى حاشيته على المواقف لعضد الدين الإيجى : «فإن قيل يجوز أن تصير تلك الأجزاء منياً فى الآكل ويحصل منه مولود ، فتكون الأجزاء الأصلية من المأكول أجزاء أصلية لذلك المولود ، فيعود المحذور . قلنا : لافساد فى الجواز ، بل فى الوقوع فلعل الله تعالى يحفظ الأجزاء الأصلية لشخص من أن يصير أجزاء أصلية لشخص آخر ، على أنه يجوز أن تكون الأجزاء الأصلية التى هى الإنسان فى الحقيقة تقبضها الملائكة بأمر الله تعالى عند حضور الموت ، فلا يتعلق بها الأكل ولا يختلط بالتراب ولا يحصل منها النبات والثمار والحبوب . وقد يقال لو سلم تولد المولود فى الأجزاء الأصلية للمأكول ، فلا دليل قطعياً على كونها أجزاء أصلية للمولود ، محشورة معه ، لجواز أن تكون المجزاؤه الأصلية الأجزاء الهبائية التى ينشرها الملك على الحزء المنوى كا ورد فى الحبر العسجيح ، أجزاؤه الأسلية اللروح مع جزء من البدن ، أى جزء كان ( الجزء الثامن من المواقف ص ٢٩٦ ) .

أقوال النافين لهذا النوع من المعاد، بل تكفيرهم، لأنهم أنكروا النصوص القرآنية، إنهم يصرون على القول بأنه لا يمكن الجمع بين الإيمان بما جاء به النبى صلى الله عليه وسلم وبين إنكار الحشر الحسماني منهين إلى أن المعاد الحسماني مما يجب الاعتقاد به ويكفر منكره، وأما المعاد الروحاني أي التذاذ النفس بعد المفارقة وتألمها باللذات والآلام العقلية، فلا يتعلق التكليف باعتقاده، ولا يكفر منكره ولا منع شرعاً ولا عقلا من إثباته.

### رابعاً: ابن سينا وموقف الفلاسفة:

#### (١) تقديم:

هذا عن موقف الذين يركزون على القول بالمعاد الجسمانى ، والذين لم يروا أى مانع فى حشر الأجساد ، مستندين فى ذلك \_ كما قلمنا \_ على فكرة الإمكان والجواز ، وأن الله قادر على كل شيء ، قادر على إعادة الأجسام التى خلقها . كما لا يمانعون فى القول بمعاد نفسانى ينضم إلى هذا النوع من المعاد الجسمانى ، بحيث لا يكون صحيحاً عندهم القول بالمعاد النفسانى فقط .

أما الفلاسفة فيعترضون على ما يذهب إليه القائلون بهذا النوع من المعاد الجسمانى ، بحيث لايسلمون إلا بالمعاد الروحانى فقط ، مبينين \_ كما سنرى \_ الأخطاء التى وقع فيها الذين يضيفون إلى المعاد الروحانى ، معاداً جسمانياً ، بحيث يركزون بصفة خاصة على هذا المعاد الجسمانى .

و إذا كنا لانستطيع أن نستعرض حجج كل فيلسوف من فلاسفة العرب ، فإننا سنقتصر على بيان موقف ابن سينا ، لأنه ــ كما قلمنا ــ الفيلسوف الذى ركز عليه الغزالي نقده وهجومه .

فإذا رجعنا إلى ما كتبه ابن سينا فى هذا الموضوع ، موضوع المعاد ، وجدناه حريصاً على إثبات القول به .

فنى رسالة الأضحوية فى أمر المعاد ، يذهب إلى أن رأى الناس فى المعاد على طبقتين : « طبقه وهم الأقلون عدداً والناقصون والأضعف بصيرة منكرون له . وطبقة وهى السواد الأعظم والأظهرون معرفة و بصيرة مقرون به » .

وما يفعله فى رسالته الأضحوية ، يفعله فى كتابه الإلهيات من الشفاء ، وأيضاً فى النجاة وهو ملخص الشفاء . فنى الفصل السابع من المقالة التاسعة من إلهيات الشفاء ، والفصل الأول من المقالة العاشرة ، نجده وخاصة فى المقالة التاسعة . يتحدث باستفاضة عن المعاد ، مثبتاً له أولا ، ثم مفرقاً ثانياً بين المعاد الجسمانى

والمعاد الروحانى أى بين ما هو مدرك بالشرع وهو الجسمانى ، وبين ما هو مدرك بالعقل والبرهان وهو الروحانى .

ونريد الآن من خلال العناصر التالية ، توضيح موقف ابن سينا من المعاد ، سواء كان جسمينًا أو كان روحينًا فقط ، حتى يتسنى لنا فهم نقد الغزالي لهذا الموقف من جانب ابن سينا ، والفلاسفة على وجه العموم .

## (٢) نقد ابن سينا لوقف القائلين بالمعاد للبدن وحده :

يحاول ابن سينا في فصل عقده لمناقضة الآراء الباطلة في المعاد<sup>(١)</sup>، بيان أوجه الضعف في الرأى الذي يجعل المعاد للبدن وحده .

فهو يرى أن الداعى الذى أدى بالبعض إلى جعل المعاد للبدن وحده ، ما ورد في الشرع من بعث الأموات . فهم قلد ظنوا أن جوهر الإنسان هو البدن ، حتى أدى بهم ذلك إلى إنكار أن يكون للنفس أو الروح وجود مجرد ، بحيث إن الأبدان تصير حية بحياة تخلق فيها ، وليست حياتها ترجع لوجود النفس في البدن ، بل إن الحياة فيها إنما تعد عرضاً من الأعراض يخلق في البدن .

ثم يذهب ابن سينا في معرض تفرقته بين الطريق الشرعي والطريق الفلسفي ، إلى أن الشرع والملل الآتية على لسان نبي من الأنبياء، إنما يراد بها خطاب الجمهور: أما لو نظرنا إلى الصانع الواحد ، مقدساً عن الكم والكيف والأين والتغير ، بحيث يعتقد به على أنه ذات واحدة ليس لها شريك في النوع ، ولا يمكن أن تكون خارجة عن العالم ولا داخله ؛ فإن هذا ممتنع إلقاؤه على الجمهور . إذ لو اطلعوا عليه لوقفوا موقف العناد .

ومن هنا نفهم السر فى ورود آيات التشبيه . يقول ابن سينا : ولهذا ورد التوحيد تشبيها كله، ثم لم يرد فى القرآن من الإشارة إلى هذا الأمر الأهم شىء ، ولا أتى بصريح ما يحتاج إليه من التوحيد ، بيان مفصل ، بل أتى بعضه على سبيل التشبيه فى الظاهر ، وبعضه، تنزيها مطلقاً عاماً جداً الا تخصيص ولا تفسير له "(۲) .

<sup>(</sup>١) الفصل الثالث من رسالته الأضحوية في أمرالمعاد ص ؛ ؛ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) رسالة الأضحوية في أمر المعاد ص ٥٤.

وعلى هذا تكون الشرائع – فيما يذهب ابن سينا – واردة لخطاب الجمهور بما يفهمون ، مقرباً ما لايفهمون إلى أفهامهم ، بالتشبيه والتمثيل . ولو كان غير ذلك لما أغنت الشرائع ألبتة .

وإذا كان ابن سينا يفرق بين طريق الجماهير وطريق الخاصة ، فإنه يريا من ذلك الوصول إلى نفي المعاد الجسماني :

فهو يذهب إلى أن الإنسان ليس إنساناً بمادته ، بل بصورته الموجودة فى مادته . وتكون الأفعال الإنسانية صادرة عنه لوجود صورته فى مادة . فإذا بطلت صورته عن مادته ، وعادت مادته تراباً أو شيئاً آخر من العناصر ، فقد بطل ذلك الإنسان بعينه (١٠): فإذا خلقنا فى هذه المادة بعينها صورة إنسانية جديدة ، حدث عنها إنسان آخر ، لا ذلك الإنسان .

يقول ابن سينا مدللا على فكرته: إن الموجود فى هذا الثانى من الأول ، مادته لا صورته. ولم يكن هو ما هو ، ولا محموداً ولا مذموماً ، ولا مستحقاً لثواب أو عقاب عادته بل بصورته، وبأنه إنسان لا بأنه تراب ، فيتبين أن الإنسان المثاب والمعاقب ليس ذلك الإنسان المحسن والمسىء بعينه ، بل إنسان آخر مشارك له فى مادته التى كانت له . وهكذا يؤدى هذا النوع من البعث – أى البعث الجسمانى – إلى إثابة غير المحسن وعقاب غير المسىء (٢) .

### (٣) نقد ابن سينا لموقف القائلين بالمعاد للبدن والنفس معا :

إذا كان ابن سينا قد نقد موقف القائلين بأن المعاد إنما هو للبدن وحده ، مبيناً الأخطاء التي وقعوا فيها ، فإنه لكي يثبت أن المعاد إنما هو للنفس أساساً ، كان لابد له من نقد موقف القائلين بأن المعاد إنما هو للبدن والنفس معاً :

إنه يعرض مذهبهم بإيجاز فيقول عنهم: أما من جعل الروح باقية ، فله أن يجعل مصرف الثواب والعقاب الحقيقيين إليها ، وهي باقية بعينها ، ولا يكون تجدد البدن عليها ، إلا كتجدد شيء من الأعراض على جوهر قائم .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص١٥ - ٥٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٢ه .

وهذا المذهب يعد خاطئاً من عدة وجوه ، يبرزها فيلسوفنا : منها أن المادة الموجودة للكائنات لا تكفي أشخاص الكائنات الخالية الماضية إذا بعثت .

ومنها أن السعادة الحقيقية للإنسان – كما يؤكد على هذا ابن سينا فى أكثر من مجال – يضادها وجود نفسه فى بدنه ، كما أن اللذات البدنية غير اللذات المحقيقية الحوهرية أى النفسية ، بحيث إن جعل النفس فى البدن ، يعد عقوبة للنفس .

هذا بالإضافة إلى أن الأمور الواردة في الشرائع إذا أخذت على ظاهرها ، لزمها أمور محالة شنيعة (١) .

ويأخذ فيلسوفنا في مناقشة القائلين بأن النفوس تعود إلى المادة ، سواء كانت تلك المادة هي المادة التي فارقتها النفس ، أو مادة أخرى .

إننا لو قلنا مثلا بأن النفس تعود إلى تلك المادة التي كانت حاضرة عند الموت ، لأدى هذا إلى وجوب أن يبعث المجدوع والمقطوع يده في سبيل الله على صورته تلك . وهذا قبيح عندهم (٢٠) .

هذا مثال من أمثلة عدة يوردها ابن سينا فى كثير من كتبه التى تتناول بالدراسة موضوع المعاد وخاصة رسالته الأضحوية ، قاصداً من هذه الأمثلة كلها إلى إبراز ما يترتب على القول بإضافة معاد جسمانى إلى المعاد الروحانى .

ولعل أقوى اعتراضاته يتمثل فى قوله: « وأنت إذا تأملت وتدبرت ، ظهر لك أن الغالب على ظاهر التربة المعمورة جثث الموتى المتربة ، وقد حرث فيها وزرع ، وتكون منها الأغذية ، وتغذى بالأغذية جثث أخرى ، فأنى يمكن بعث مادة كانت حاملة لصورتى إنسانين فى وقتين ، لها جميعاً فى وقت واحد ، بلاقسمة : فإن قال قائل : إنه يبعث للنفس بدن من أى تراب ، وأى هواء وماء ونار اتفق ، وليس فى شرطه أن تكون الأسطقسات الوجودة فى الحياة الأولى بعينها ؛ فهو بعينه القول بالتناسخ الصراح » (٣) .

ولكن ما موقف ابن سينا من الأمثلة المحسوسة التي وردت في الشريعة ؟

<sup>(</sup>١) رسالة أضحوية في أمر المعاد ص ٥٢ - ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) رسالة أضحوية في أمر المعاد ص ٥٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٥٧ .

يذهب فيلسوفنا إلى أن الشريعة إذا كانت قد لجأت إلى ضرب الأمثلة المحسوسة في هذا الحجال ، فإن سبب ذلك أنها ضرورية للجمهور . إذ أن الشريعة أفضل قصدها الجزء العملي من أفعال الإنسان ، حتى يفعل الخير كل واحد مع نفسه ومع شريكه في نوعه وشريكه في جنسه . وعلى هذا فإنه إذا لم يمثل للجمهور الثواب والعقاب الحقيقي البعيد عن الأفهام ، بما يظهر لهم ، لم يرغبوا ولم يرهبوا . وما لم يبعث أبدانهم ، لم يترشحوا للأمرين : فوجب في حكم السياسة الشرعية ، تقرير أمر المعاد والحساب والثواب والعقاب على هذه الوجوه : فاضطر واضعو الشرائع في الترغيب في الثواب ، والترهيب بالعقاب ، إلى القول بأن السعادة الأخروية بالألم الحسين (١) .

ويورد ابن سينا هذه الأمثلة المحسوسة المبصرة والمسموعة والمشمومة والملموسة والمطعومة التي وردت في الشريعة بالنسبة للمحسن ، وذلك كالحور العين والفاكهة والجنات التي تجرى تحتها الأنهار من لبن وعسل وماء زلال وأراثك وخيام . . . الخ .

ويقابل هذا أمثلة محسوسة أيضاً بالنسبة للمسىء ، وذلك كالسعير والزمهرير والسلاسل والأغلال وتبديل الجلود عقيب جلود تأكلها النار حتى لايفى عقابهم (٢).

#### (٤) المعاد للنفس:

إذا كان ابن سينا كما سبق أن تبين لنا ــ قد وجه نقده للقائلين بالمعاد للبدن وحده ، والقائلين بالمعاد للنفس والبدن جميعاً ، وأبطل أن يكون المعاد للنفس على سبيل التناسخ ، فإذن لا يمكن أن يكون المعاد إلا للنفس وحدها .

ونود أن نشير إلى أن البرهنة على خلود النفس ومعادها عند ابن سينا ، قائم أساساً على برهنته على جوهرية النفس وروحانيها ، وكيف أن طبيعها تختلف عن الطبيعة الحسمية ، كما بينا كل ذلك في موضعه ( انظر القسم السادس من الفصل الرابع ــ الباب الثاني ) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٥٨ – ٢٠ – ٩٧.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ص ۹ه – ۲۰.

فابن سينا يبين لنا كيف أن الإنية الثابتة من الإنسان إنما تتمثل فى النفس، ثم يسوق مجموعة من الأدلة على إثبات استغناء النفس فى القوام عن البدن، صاعداً من ذلك إلى القول بوجوب المعاد . فهو يقول : « إن النفس الإنسانيه ، إذا كانت صورة مفارقة غير مادية ، فهى خالدة غير قابلة للفساد »(١) .

وهذا القول من جانب ابن سينا والذى يفيد المعاد النفسانى لا الجسمانى ، إنما يقوم على التمييز بين المحسوس والمعقول . إذ أنه يذهب إلى أن العقل لا يمكنه الوقوف عند حدود المحسوسات ، بل لابد له من الصعود إلى البرهان ، طالما أن هناك من السعادة والشقاء ما هو مدرك بالعقل والقياس البرهانى ، وهى السعادة والشقاء التي للأنفس .

يقول ابن سينا ملخصاً وموضحاً ذلك كله ، ومعبراً عن موقف الفلاسفة الإلهيين بوجه عام : فالمعاد منه ما هو منقول من الشرع ، ولا سبيل إلى إثباته للا عن طريق الشريعة وتصديق خبر النبوة ، وهو الذى للبدن عند البعث . وخيرات البدن وشروره معلومة لا تحتاج إلى أن تعلم . وقد بسطت الشريعة الحقة التى أتانا بها نبينا صلى الله عليه وسلم حال السعادة والشقاء التى بحسب البدن . ومنه ما هو مدرك بالعقل والقياس البرهانى ، وقد صدقته النبوة ، وهو السعادة والشقاء الثابتان بالتان للأنفس ، وإن كانت الأوهام فينا تقصر عن تصورهما الآن (٢) .

كما يرى أن الحكماء الإلهيين رغبتهم فى إصابة السعادة الروحية أعظم من رغبتهم فى إصابة السعادة البدنية : إذ أن اللذة التى للجوهر الإنسانى ، أى نفسه ، عند المعاد ، إذا كان مستكملا ، ليس مما يقاس إليه لذة فقط من اللذات الموجودة فى عالمنا هذا . وهل الخير واللذة التى تخص جواهر الملائكة ، يكون فى قياس الخير واللذة التى تخص جواهر المهائم والسباع (٣).

والواقع أننا لو رجعنا إلى ماكتبه ابن سينا ، نجده يعلى من شأن اللذة العقلية على اللذة الحسية، تماماً كما رفع من شأن العقل على الحس في نظريته في المعرفة،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٠٩

 <sup>(</sup>٢) الإلهيات من الشفاء -- م ٩ -- ف ٧ ص ٢٣٤ ، وأيضاً : النجاة لابن سينا ص ٢٩١ من القسم الإلهي .

<sup>(</sup>٣) رسالة أضحوية في أمر المعاد ص ١١٦ – ١١٧ .

بالإضافة إلى إصراره على أن اللذة العقلية النفسية إذا كنا لانحس بها فى وضوح ، فسبب ذلك تعلقنا بالبدن وشهواته بحيث تكون النفس أسيرة البدن . أما إذا انفصلنا عن البدن ، فإن النفس تتنبه لكمالها بعد أن كانت غير متنبهة له بسبب اشتغالها بالبدن الذى ينسيها ذاتها ومعشوقها .

يقول ابن سينا في كتابه الإلهيات من الشفاء (١١) ، موضحاً كيف تؤثر اللذات العقلية ( النفسية ) على اللذات الطبيعية ( الحسية ) : « وأنت تعلم إذا تأمات عويصاً يهمك ، وعرضت عليك شهوة ، وخيرت بين الظفرين ، استخففت بالشهوة إذا كنت كريم النفس . والأنفس العامية أيضاً ، فإنها تترك الشهوات المعترضة وتؤثر الغرامات والآلام الفادحة بسبب افتضاح أو خجل أو تغيير أو سوء قالة . وهذه كلها أحوال عقلية تؤثر هي وأضدادها على المؤثرات الطبيعية ، ويصير لها على المكروهات الطبيعية ، ويصير لها على المكروهات الطبيعية ، فيعلم من ذلك أن الغايات العقلية أكرم على النفس من محقرات الأشياء . فكيف في الأمور البهية العالية ؟ إلا أن النفس الحسيسة تحس عا يلحق المحق المحق المحقرات من الحير والشر ولاتحس بما يلحق الأمور البهية ، لما قيل من المعاذر » .

ومن هنا ينتهى ابن سينا بعد هذا كله إلى القول بأن الفلاسفة يفسرون المعاد على أساس أنه سعادة للنفس أو شقاء لها . فالنفس بعد الموت إما شقية وإما سعيدة، وذلك — فما يقول فيلسوفنا — هو المعاد(٢) .

 <sup>(</sup>١) المقالة التاسعة – الفصل السابع – ص ٤٢٧ ، وأيضاً : القسم الإلهى من كتاب النجاة
 ٤٩٤ .

<sup>(</sup>٢) رسالة أضحوية في أمر المعاد ص ١١١ .

## خامساً: موقف الغزالي من المعاد ونقده للفلاسفة:

#### (١) تقديم:

لعلنا عرفنا الآن كيف يدور الحوار بين المعترفين بالبعث الجسمانى من جانب ، والقائلين بالمعاد الروحانى من جانب آخر : الأولون يتمسكون أساساً \_ فيما يقول ابن سينا \_ بظاهر الآيات القرآنية التى تخبرنا بوجود لذات حسية وآلام حسية أما الآخرون فيريدون أن يجاوزوا هذه اللذات والآلام الحسية إلى سعادة نفسية وشقاوة نفسية بناء على أن جوهر الإنسان إنما هو الروح أو العقل وليس الحس أو الجسد . وأيضا بناء على أن الشرائع لا بدلها لتفهيم الجمهور ، أن تضرب أمثلة واضحة محسوسة .

أما الغزالى ، فقد ذهب – كما سبرى – إلى نقد الفلاسفة ، وبذل فى ذلك أقصى جهده : فإذا طالعنا الكثير من كتبه كتهافت الفلاسفة والمنقد من الضلال وقواعد العقائد والاقتصاد فى الاعتقاد وفيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة والمضمون الصغير والمضنون الكبير ، وجدناه حريصاً تمام الحرص على إبراز موقف الفلاسفة ، وذلك لا لشيء ، إلا لكى يهاجم بعد ذلك موقفهم و يحطم كثيراً فى أسسه وتفصيلاته . لقد وقف ذلك الموقف الهجوى حين بحث فى موضوع العلم الإلهى كما سبق أن رأينا . وهو الآن يقف هذا الموقف حين بحثه لموضوع المعاد .

فالكثير من كتبه — كما قلنا منذ قليل — يتعرض لموضوع المعاد . من هذه الكتب ما يتضمن عرضاً لموقف الفلاسفة ثم الهجوم على رأيهم فى هذه المسألة . ومنها ما يقتصر على القول بتكفير الفلاسفة فى موقفهم من المعاد ، تماماً كما هو الحال من موقفهم من العلم الإلهى ومن موقفهم من قدم العالم .

فإذا كان الغزالى يقتصر مثلا فى كتاب كالمنقذ من الضلال أو كتاب كفيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة ، على إشارة بسيطة إلى موضوع المعاد ثم يعلن كفر الفلاسفة ، فإنه فى كتاب كتهافت الفلاسفة يفيض فى دراسة الموضوع ، موضوع المعاد ، مبيناً بالتفصيل موقف الفلاسفة ، مركزاً بصفة خاصة خاصة على ابن سينا ، ثم معلناً بعد ذلك مخالفته لهم . وما دام هو فيا يرى قد صدر فى آرائه وعبر

عن أفكاره فى ثوب شرعى دينى ، والفلاسفة لم يصدروا فى أفكارهم عن هذا الطابع الشرعى ، فإذن لا بد فيا يقول من إعلان كفر الفلاسفة فى موقفهم هذا .

قلمنا إن الغزالى قد اهتم بدراسة هذا الموضوع، وخاصة فى كتابه تهافت الفلاسفة؛ فهو حين يبحث فى المسألة السادسة عشرة فى المسائل العشرين فى كتابه، يعدد رءوس الموضوعات المتعلقة بهذا المجال التى يخالفهم فيها، ثم يتعرض بعد ذلك فى استفاضة لدراسة موضوع من هذه الموضوعات.

فخصص المسألة الثامنة عشرة لتعجيزهم عن إقامة البرهان العقلى على أن النفس الإنسانية جوهر روحانى قائم بنفسه لا يتحيز ، وليس بجسم ولا منطبع فى جسم ولا هو منفصل عنه .

وفى المسألة التاسعة عشرة يذهب إلى إبطال قولهم بأن النفوس الإنسانية يستحيل علمها العدم بعد وجودها وأنها سرمدية لا يتصور فناؤها .

ثم يخصص المسألة العشرين ، وهي المسألة الأخيرة من كتابه لإبطال إنكارهم لبعث الأجساد ورد الأرواح إلى الأبدان ووجود النار الجسمانية ووجود الجنة والحور العين وسائر ماوعد به الناس . وقولهم إن كل ذلك أمثلة ضربت لعوام الخلق لتفهيم ثواب وعقاب روحانيين ، هما أعلى رتبة من الجسمانيين .

فالغزالى يذهب إلى أن المسائل التى خالف فيها الفلاسفة كافة المسلمين ، قولهم إن الأجساد لا تحشر ، وإنما المثاب والمعاقب هى الأرواح المجردة : والمثوبات والعقوبات روحانية لا جسهانية . وقد صدقوا فى إثبات الروحانية فإنها كائنة أيضاً ، ولكنهم كذبوا فى إنكار الجسهانية ، وكفروا بالشريعة فيها نطقوا به (۱۱) . إذ أن الجشر والنشر ورد بهما الشرع ، وهو حق ، والتصديق بهما واجب ، لأنه فى العقل ممكن ، ومعناه الإعادة بعد الإفناء ، وذلك مقدور لله تعالى كابتداء الإنشاء والإعادة ابتداء ثان فهو ممكن كالابتداء الأول :

هذا ما يقوله الغزالي في نقد الفلاسفة ذاهباً إلى تفكيرهم . ولكن يجب أن نأخذ في اعتبارنا قبل أن نوضح رد الغزالي على حجج الفلاسفة ، أن الغزالي ،

<sup>(</sup>١) المنقذ من الضلال ص ١٠٦ – ١٠٨

وهو رجل دين أساساً ، يفرق بين درجات الإنكار . أى التفرقة بين إنكار المعاد أصلا ، وبين إثبات المعاد على نحو عقلى ، مع نفى الآلام واللذات الحسية الجسهانية كما رأيناه عند الفلاسفة كابن سينا . فالإنكار الأول يراه الغزالى زندقة مطلقة ، أما الإثبات بالنوع الثانى فيراه الغزالى زندقة مقيدة . يقول الغزالى : أما الزندقة المطلقة فهى أن تنكر أصل المعاد عقلياً وحسياً وتنكر الصانع للعالم أصلا ورأساً . وأما إثبات المعاد بنوع عقلى مع نفى الآلام واللذات الحسية ، وإثبات الصانع مع نفى علمه بتفاصيل العلوم ، فهى زندقة مقيدة بنوع اعتراف بصدق الأنبياء وظاهر ظنى (١) .

### (٢) موقف الغزالى:

إذا أردنا أن نستوضح رأى الغزالى وكيف تسنى له نقد موقف الفلاسفة الذين يقصرون المعاد على الجانب الروحانى، فلا بد أن نأخذ فى اعتبارنا أن الغزالى إذا كان يوجه نقده للفلاسفة فى عدة مسائل تفصيلية ، كما هو الحال فى المسألة الثامنة عشرة والتاسعة ، فإنه يهتم بمسألة البعث الجسمانى ويركز عليها تركيزاً كبيراً كما يتمثل ذلك فى المسألة العشرين من تهافته :

إن الفلاسفة في مجال تبريرهم لرأيهم يقولون – كما سبق أن أشرنا وكما يحكى عنهم الغزالي – إن اللذات العقلية أشرف من اللذات الحسمانية لسببين :

أولهما: أن حال الملائكة أشرف ما حال السباع والخنازير والبهائم: وليست لها اللذات الجسمية كالجماع والأكل والشرب، وإنما لها لذة الشعور بكمالها وجمالها الذي خصت به أنفسها في إطلاعها على حقائق الأشياء وقربها من الله في الصفات.

ثانيهما: أن الإنسان قد يؤثر اللذات العقلية على الجسمية . وبهذا تكون اللذات العقلية الأخروية أفضل من اللذات الجسمية والدنيوية (٢) .

ولكن الغزالي ، و إن كان لا ينكر أن في الآخرة أنواعاً من اللذات أعظم

<sup>(</sup>١) فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة ص ١٩٣.

<sup>(</sup> ٢ ) تهافت الفلاسفة ص ٢٦٩ – ٢٧٠ .

من المحسوسات ، ولا ينكر بقاء النفس عند مفارقة البدن ، إلا أنه وهو رجل الدين — ينكر ذلك بالشرع ، حين يقول إن المحالف الشرع منها ، إنكار حشر الأجساد وإنكار اللذات الجسهانية في الجنة وإنكار الآلام الجسهانية في النار وإنكار وجود الجنة والنار كما وصف في القرآن(۱) . كما يتساءل عن المانع من تحقق الجمع بين السعادتين ، الروحية والجسمية ، وكذا الشقاوة . إنه يرى أن اللذات المحسوسة الموجودة في الجنات من أكل وشرب ونكاح يجب التصديق ما لإمكانها .

وهو يذكر بعض الآيات القرآنية والأحاديث النبوية ويؤولها تأويلا يتفق مع رأيه . كقوله تعالى : « فلا تعلم نفس ما أخبى لهم من قرة أعين » . فهذا معناه أن النفس لا تعلم جميع ذلك . وقوله : « أعددت لعبادى الصالحين مالا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر » . ويقول مفسراً هذا الحديث القدسى بأن الأمور الشريفة لا تدل على نفى غيرها ، بل الجمع بين الأمرين أكمل ، والموعود به أكمل الأمور ، وهو ممكن ، فيمجب التصديق به على وفق الشرع (٢).

ثم يورد الغزالى اعتراضاً للفلاسفة يتمثل فى قولهم بأن ما ورد فى الشرع إنما هو أمثال ضربت لتقريب الفكرة إلى الحلق ، وأن الصفات الإلهية وقدسة عما يتخيله عوام الناس<sup>(٣)</sup> ولعلنا قد عرفنا كيف يتمسك الفلاسفة بذلك فى معرض تمييزهم بين العامة والحاصة .

ولكن الغزالي سرعان ما يدفع هذا الاعتراض من زاويتين :

الأولى : أن الألفاظ الواردة فى التشبيه تحتمل التأويل على عادة العرب فى الاستعارة أما فيما ورد فى وصف الجنة والنار فإنه بلغ مبلغاً لا يحتمل التأويل :

الثانية : أن أدلة العقول دلت على استحالة المكان والحهة والصورة وغير ذلك ، فوجب التأويل بأدلة العقول . أما ما وعد الله به من أمور الآخرة فليس

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) تهافت الفلاسفة ص ٢٧٥ ــ ٢٧٦ .

<sup>(</sup>٣) تهافت الفلاسفة ص ٢٧٧ .

محالاً في قدرة الله ، فيجب إجراؤه على ظاهر الكلام ، بل على فحواه الذي هو صريح به(۱) .

ويتابع الغزالى مناقشته للفلاسفة وهو فى معرض الرد عليهم ونقد آرائهم فى هذا المجال ، فيرى أن للفلاسفة مسلكين فيا يختص باستحالة بعث الأجسام : وينقسم المسلك الأول ، وهو تقدير العود إلى البدن إلى ثلاثة أقسام :

فإما أن يقال: إن الإنسان عبارة عن البدن ، والحياة التي فيه هي عرض قائمة من ما ذهب إلى ذلك بعض المتكلمين ، وأما النفس التي هي قائمة بنفسها ومدبرة للمجسم ، فلا وجود لها . ومعنى الموت انقطاع الحياة : ومعنى المعاد إعادة الله البدن الذي انعدم وإعادة الحياة التي انعدمت .

وإما أن يقال : إن النفس موجودة ثبتى بعد الموت ، ولكن يرد البدن الأول بجميع تلك الأجزاء بعينها .

وإما أن يقال : ترد النفس إلى بدن ، سواء كان من تلك الأجزاء بعينها أو غيرها ، ويكون العائد ذلك الإنسان من حيث إن النفس تلك النفس ، فأما المادة فلا التفات إليها ، إذ الإنسان ليس إنساناً بها ، أى بالمادة ، بل بالنفس .

وهذه الأقسام الثلاثة كلها باطلة فى رأى الفلاسفة . فالأول ظاهر البطلان ، لأنه مهما انعدمت الحياة والبدن ، فإن استثناف خلقهما إيجاد لمثل ما كان لا لعين ماكان .

والقسم الثانى محال ، إذ أن بدن الميت يستحيل تراباً أو تأكله الديدان والطيور ويستحيل رماداً أو بحاراً وهواء .

والقسم الثالث محال عند الفلاسفة من وجهين لأن المواد القابلة للكون والفساد محصورة في مقعر فلك القمر لا يمكن عليها مزيد ، وهي متناهية ، والأنفس المفارقة للأبدان غير متناهية فلا تني لها . ومحال لأن التراب لا يقبل تدبير النفس ما بتي تراباً ، بل لا بد أن تمتزج العناصر امتزاجاً أيضاً هي امتزاج النطفة . ولا يكون إنساناً إلا إذا انقسمت أعضاء بدنه إلى اللحم والعظام والأخلاط (٢) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٧٨ - ٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) تَهَافَتَ الفَلَاسَفَةُ مَنْ صَ ٢٨١ إلى صَ ٢٨٥ في مُواضِعَ مَتَفَرَقَةً .

هذا هو القسم الثالث الذى يراه الفلاسفة محالا من وجهين . أما الغزالى فيؤيده ، مخالفاً بذلك هؤلاء الفلاسفة . فهو يقول إن الآيات القرآنية وما ورد من الأخبار عن عذاب القبر وغير ذلك ، قد دل على البعث والنشور بعده ، وهو بعث البدن . وذلك ممكن برد النفس إلى بدن ، أى بدن كان ، سواء كان من مادة البدن الأول أو من غيره أو من مادة استؤنف خلقها . فإنه هو بنفسه لا ببدنه ، إذ تتبدل عليه أجزاء البدن من الصغر إلى الكبر بالهزال والسمن وتبدل الغذاء ، وهو ذلك الإنسان بعينه . فهذا مقدور لله .

وهكذا يرد الغزالى على المسلك الأول من مسالك الفلاسفة بوجوهه الثلاثة . وإذ اكنا لا نجد فائدة كبيرة فى الإفاضة فى ذكر مختلف وجوه رده على هؤلاء الفلاسفة ، وذلك فى كتابه تهافت الفلاسفة ، فإننا نكتنى بأن نقول إن بقية ردوده على المسلك الأول لا تخرج كثيراً عما سبق أن ذكرناه : اعتاد على فكرة الإمكان والجواز من جهة ، واعتاد على صريح آيات القرآن من جهة أخرى .

بقيت أمامنا نقطة أخيرة ، هي المسلك الثاني للفلاسفة ورد الغزالي عليه .

الفلاسفة في يحكى الغزالى برون أنه ليس فى المقدور أن يقلب الحديد ثوباً منسوجاً بحيث تنعم به الأجسام ، إلا بأن تتحلل أجزاء الحديد إلى بسائط العناصر بأسباب تستولى على الحديد فتحلله إلى أبسط العناصر ، ثم تجتمع العناصر وتدار فى أطوار الحلقة إلى أن تكتسب صورة القطن ثم صورة الغزل وهكذا إلى آخر المراحل .

على هذا القياس ينظر الفلاسفة إلى الإنسان المبعوث المحشور . فلو كان بدن من حجر أو ياقوت أو در أو تراب محض ، لم يكن إنساناً . بل لا يتصور أن يكون إنساناً إلا أن يكون متشكلا بالشكل المخصوص ، مركباً من العظام والعروق واللحم والغضاريف . : . إلخ . ومن هنا لا يمكن أن يتجدد بدن إنسان لترد النفس إليه إلا بهذه الأمور ولها أسباب كثيرة (١) .

هذا ما يذهب إليه الفلاسفة . ونود أن نشير إلى أن مرد ذهابهم إلى هذا القول هو إيمانهم بالتلازم الضرورى بين الأسباب ومسبباتها ومحاولتهم رد كل شيء

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٨٦ – ٢٨٧.

إلى أسبابه التي تدرك بالعقل والحس .

بيد أن الغزالى يذهب إلى تفنيد رأيهم الذى ذكرناه آنفاً وينكره : ونستطيع أن نقول إن هذا التفنيد من جانبه يقوم على دحضه للتلازم الضرورى بين الأسباب ومسبباتها . دليل هذا أنه يرى أن الترقى في هذه الأطوار يحصل بمجرد القدرة الإلهية من غير واسطة وبدون سبب محدد من الأسباب إن هذا كله بمكن عنده ، أى عند الغزالى . ولعلنا نعرف موقفه في السببية ، أى بحثه للعلاقة بين الأسباب ومسبباتها ، وكيف انتهى إلى نقد موقف الفلاسفة الذين يؤمنون بالتلازم والارتباط الضرورى بين الأسباب ومسبباتها (١) .

وهو هنا يفعل نفس الشيء . فهو يرى أنه ليس من الضروري الاعتقاد بتلازم الأسباب . ويقول إن فى خزانة المقدورات عجائب وغرائب لم يطلع عليها ، ينكرها من يظن أن لا وجود إلا لما شاهده ، كما ينكر السحر والمعجزات والكرامات وهى ثابتة بالاتفاق بأسباب غريبة لا يُطلع علمها .

بل يحاول الغزالى أن يقيم أسباباً جديدة ووجوداً آخر غير ما نعهده . فهو يقول : فليس يتفكر المنكر للبعث ، أنه من أين عرف انحصار أسباب الوجود في أنه من أين عرف انحصار أسباب الوجود في أشاهده ؛ لم يبعد أن يكون في إحياء الأبدان منها غير ما شاهده . وقد ورد في الأخبار أنه يغمر الأرض في وقت البعث مطر قطراته تشبه النطف وتختلط بالتراب فأى بعد في أن يكون في الأسباب الإلهية أمر يشبه ذلك ، ونحن لا نطلع عليه ، ويقتضى ذلك انبعاث الأجساد واستعدادها لقبول النفوس المحشورة ، وهل لهذا الإنكار مستند ، إلا الاستعاد الحرد (٢) :

ولا جدال فى أن محاولة الغزالى هذه تقوم – كما سبق أن قلنا منذ قليل – على فكرة الجواز والإمكان ونبى الضرورة السببية ، طالما أنه يتصور قدرة الله مطلقة غير مقيدة بالنظام الضرورى الثابت ، كما يتصور هذه القدرة الإلهية بأنها التى تستطيع فعل أى شىء سواء بالنسبة لحياتنا الدنيوية أو الحياة فى العالم الأخروى .

٠ (١) راجع كتابنا : النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ١٦٣ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) تهافت الفلاسفة ص ٢٨٩.

إنها محاولة من جانب الغزالى ، ومجهود قام به من جانبه فى هذا المجال ، لكى يضيف إلى المعاد الروحانى عند الفلاسفة الإلهيين ، معاداً آخر جسمانيًّا . وبذلك يكون المعاد عنده روحانيًّا وجسمانيًّا .

ولكن بعض تفصيلات جوانب هذه المحاولة وذلك المجهود من جانبه ، لم يسلم به الفلاسفة مجرد تسليم ، إذ و بحه لرأيه بعض أوجه النقد ، بل وجد من الفلاسفة بعده من اختلف معه في كثير من آرائه هذه التي تمثل إلى حد كبير جداً موقف رجل الدين لا موقف الفيلسوف ، وهذا يتمثل تماماً في موقف فياسوفنا ابن رشد من الحلود (١) .

<sup>(</sup>١) راجع تفصيلات نقد ابن رشد الغزالى ، ورأيه الحاص فى موضوع المعاد ، فى كتابنا : النزعة العقلية فى فلسفة ابن رشد ص ٢٩٢ وما بعدها .

## أهم مصادر الدراسة العربية وغير العربية

#### أولا: المصادر العربية:

١ – ابن النديم: الفهرست. القاهرة – المكتبة التجارية – كتاب بلغ من الأهية مبلغاً كبيراً ، ولا غنى عنه فى التعرف على مؤلفات العلماء والفلاسفة والمتكلمين ، وترجمات الكتب المختلفة.

٢ - ابن باجة (أبو بكر بن الصايغ): رسالة الا تصال - حققها الدكتور أحمد فؤاد الأهواني . ونشرت مع تلخيص كتاب النفس لابن رشد - الطبعة الأولى - سنة ١٩٥٠ م - مكتبة النهضة المصرية .

٣ ــ ابن تيمية : مهاج السنة النبوية ــ الطبعة الأولى ج ١ ، ج ٢ سنة ١٣٢١ هـ ج ٣ ، ج ٤ سنة ١٣٢١ هـ ج ٣ ، ج ٤ سنة ١٣٢٢ هـ ــ القاهرة ــ المطبعة الأميرية ــ بولاق

٤ - ابن تيمية: درء تناقض العقل والنقل - الجزء الأول - القسم الأول - قام بتحقيقه الدكتور محمد رشاد سالم تحقيقاً ممتازاً آية في الدقة - مطبعة دار الكتب سنة ١٩٧١ م .

ابن تيمية: الرد على المنطقيين – نشر عبد الصمد شرف الدين الكتبى – المطبعة القيمة – بومباى سنة ١٩٤٩ م – ١٣٦٨ ه.

٦ - ابن حزم (أبو محمد على بن أحمد ): الفصل فى الملل والأهواء والنحل - الطبعة الأولى المطبعة الأدبية القاهرة - فى خمسة أجزاء سنة ١٣٢١ه (١٠).

٧ ــ ابن حيان ( جابر ) : مختار رسائل جابر بن حيان ــ نشرة بول كراوس ــ القاهرة ــ سنة ١٣٥٤ ه .

۸ - ابن حیان (جابر): مصنفات فی علم الکیمیاء - نشرة هولیارد - باریس سنة ۱۹۲۸ م .

<sup>(</sup>١) راجع ماكتبناه عن هذا المؤلف فى كتابنا الفلسفة الطبيعية ص ٤٠٥ .

٩ ــ ابن خلدون : المقدمة ــ تحقيق الدكتور على عبد الواحد واف ــ الطبعة
 الأولى سنة ١٩٦٠ م ــ بلحنة البيان العربى :

١٠ - ابن سينا: الشفاء (١) (القسم الطبيعي (٢) والقسم الإلهي).

١١ - ابن سينا: النجاة (القسم الطبيعي والقسم الإلهي).

١٢ - ابن سينا: الإشارات والتنبهات - (الطبيعيات والإلهيات) .

١٣ - ابن سينا: الهداية .

١٤ - ابن سينا: عيون الحكمة.

١٥ - ابن سينا: المباحثات.

١٦ ــ ابن سينا: الإنصاف.

١٧ ــ ابن سينا: رسالة في الحدود .

١٨ ــ ابن سينا : رسالة في أجوبة مسائل سأل عنها أبو ريحان البيروني .

19 ـ ابن سينا : جواب ست عشرة مسألة سأل عنها أبو ريحان البيروني .

٢٠ \_ ابن سينا: دانش نامه علائي .

٢١ ــ ابن سينا: الآثار العلوية:

لهذه الرسالة نسخة مصورة بمعهد إحياء المخطوطات بجامعة الدول العربية رقم ١ « فلسفة » نقلا عن مخطوطة مكتبة Serez باستانبول : واعتمدت على هذه النسخة . وقد أدرج الأب قنواتى هذه الرسالة فى فهرسه تحت رقم ٥١ « طبيعة » :

٢٢ - ابن سينا: أسباب الرعد والبرق:

هذه الرسالة مطبوعة في مجموعة حيدر آباد بالدكن . (الرسالة السابعة) .

<sup>(</sup>١) الكتب المذكورة لابن سينا دون أية تفصيلات خاصة بمحتوياتها والطبعة التي اعتمدنا عليها و زمان ومكان تحقيقها إن كانت محققة ، وهي في هذه القائمة 'من رقم ٢٠ إلى رقم ٣١ ، يمكن الرجوع لمعرفة تفصيلات شاملة عنها إلى الفصل الذي كتبناه في كتابنا الفلسفة الطبيعبة عند ابن سينا من ص ٣٨ إلى ص ٣٩ .

<sup>(</sup> ٢ ) راجع ماكتبناه عن « فن السماع الطبيعي من الشفاء » لابن سينا في مجلة تراث الإنسانية – مجلد ٨ – عدد ١ – عام ١٩٧٠ - من ص ٣٦ إلى ص ٦٧ .

وأدرجها الأب قنواتى بفهرسه تحت رقم ٥٥ «طبيعة ». واعتمدت على هذه النسخة المطبوعة.

#### ٢٣: ابن سينا: الكيمياء:

تسمى أيضاً «الإكسير»، «أمر مستور الصنعة». لها نسخة مصورة بمعهد إحياء المخطوطات بجامعة الدول العربية، نقلا عن مخطوطة أحمد الثالث باستانبول، وقد اعتمدت عليها. ونشر Ates هذه الرسالة باسنانبول عام ١٩٥٣ م. وأدرجها الأب قنواتى بفهرسه تحت رقم ١٥٤ «كيمياء».

#### ٢٤ - ابن سينا: الفيض الإلهي:

تسمى هذه الرسالة أيضاً «الفعل والانفعال» أو « الأفعال والانفعالات في تأثير القوى الجسمانية » . ولهذه الرسالة نسخة مصورة بمعهد إحياء المحطوطات بجامعة الدول العربية ، كما أن لها نسخة بالمكتبة التيمورية بدار الكتب بالقاهرة . وقد طبعت في مجموعة رسائل حيدر آباد اللكن عام ١٣٥٣ ه . بعنوان الفعل والانفعال وأقسامهما . واعتمدت على هذه الطبعة . وأورد الأب قنواتي هذه الرسالة في فهرسه تحت رقم ١٩٠ « ميتافيزيقا وتوحيد » .

#### ٢٥ ــ ابن سينا : الرسالة النيروزية :

ألف ابن سينا هذه الرسالة وأهداها للأمير السيد أبى بكر محمد بن عبد الرحيم . ويقول فى أولها : « إنه لما كانت الحكمة الإلهية أفضل مرغوب فيه وخاصة ماكان منها حكمة ملية ، تكشف سرًّا هو من أنحمض أسرار الحكمة والملة وهو الإخبار عن الغرض الكامن فى الحروف الهجائية لفواتح عدة من السور الفرقانية اتخذت فها رسالة وجعلتها هديتى النيروزية إليه » .

و يتحدث ابن سينا فى هذه الرسالة عن ترتيب الموجودات والدلالة على خاصية كل مرتبة من مراتبها وكيفية دلالة الحروف عليها . وقد ساق ذلك فى أسلوب فلسنى .

طبعت هذه الرسالة للمرة الأولى في مطبعة الجوائب بالقسطنطينية عام ١٢٩٨ هـ. ضمن « تسع رسائل في الحكمة ضمن كتاب « تسع رسائل في الحكمة

والطبيعيات لا بن سينا عام ١٣٢٦ ه. – ١٩٠٨ م . واعتمدت على هذه الطبعة . كما نشرها عبد السلام هارون فى المجلد الثانى من نوادر المخطوطات – القاهرة عام ١٩٥٤ م . وأوردها الأب قنواتى فى فهرسه تحت رقم ٤٩ « لغة » .

### ٢٦ - ابن سينا: القانون:

من أهم المؤلفات في الطب . اشتهر في الغرب أكثر من شهرة الشفاء . وهذا الكتاب ثمرة لاهمام ابن سينا بالطب اهماماً كبيراً وممارسته له : وقد جمع بين التجربة والنظر . وإذا رجعنا إلى قوائم مؤلفاته في الطب ، وجدنا له الكثير في هذا الحجال ؛ منها رسالة في الأدوية القلبية ، وأرجوزة في التشريح ، وأرجوزة في الحبربات في الطب ، وأرجوزة في الوصايا الطبية ، وأرجوزة في وصايا أبقراط ، والأغذية والأدوية ، والبول ، وتخليط الأغذية . . . إلخ .

وكتاب القانون الذي نحن بصدده مقسم أساساً إلى خمسة كتب . يبحث أولها في المبادئ العامة والثاني في العقاقير المفردة والثالث في الأمراض التي تصيب جوارح خاصة من الجسم ، والرابع في الأمراض المنتشرة في الجسم ، والخامس في الأدوية المركبة :

وقد طبع هذا الكتاب عدة مرات بالقاهرة وروما وفارس والهند . كما ترجم إلى اللاتينية . واعتمدت على طبعة القاهرة ــ الطبعة الثانية سنة ١٢٩٤ ه . وقد أدرجه الأب قنواتى فى فهرسه تحت رقم ١٤٠ « طب » .

## ٢٧ – ابن سينا: رسالة في أماهية العشق:

اختلف الباحثون حول حقيقة هذه الرسالة ، هل يُفصّل فيها ابن سينا أمر العشق كشيء نفسي ، أم هي رسالة صوفية تعالج العشق كما يفهم هؤلاء القوم . ولكن من استعراض فصولها — كما سيأتي — يتبين أن موضوعها لا يخرج كثيراً عن الموضوعات التي يبحثها في الفلسفة العامة ، إذ أنها تبحث في سريان العشق الكلي في الكائنات . وهذا العشق أشار إليه في كثير من كتبه . غير أن هذا لا يمنع من القول بأن لها صلة بالناحية الصوفية والناحية النفسية .

أما الفصول الموجودة في هذه الرسالة فهي :

١ – فى ذكر سريان العشق فى كل واحد من الهويات .

٢ – في ذكر وجود العشق في الجواهر البسيطة غير الحية .

٣ - فى ذكر وجود العشق فى الموجودات ذوات القوى المغذية من جهة قواها
 المغذية .

٤ - فى ذكر وجود العشق فى الجواهر الروحانية من حيث لها قواها
 الحيوانية .

ف ذكر عشق الظرفاء والفتيان للأوجه الحسان .

٦ - في ذكر عشق النفوس الإلهية .

وقد أشارت قوائم المؤلفات القديمة لهذه الرسالة (ابن أبى أصيبعة : عيون الأنباء ص ٢٩). وطبعت ضمن مجموعة مهرن لرسائل الشيخ الرئيس فى أسرار الحكمة المشرقية عام ١٩١٧ م. كما طبعت ضمت «جامع البدائع » عام ١٩١٧ م أيضاً (طبعة محيى الدين صبرى الكردى — الرسالة الثامنة من ص ٦٨ إلى ص ٩١) ثم نشرها أحمد آتش مع ترجمتها إلى اللغة التركية — استانبول عام ١٩٥٣ م صطبعة إبراهيم خروز . وقد اعتمدت على هذه الطبعة . وأدرج الأب قنواتى هذه الرسالة فى فهرسه تحت رقم ٢٣٠ « تصوف » .

٢٨ ــ ابن سينا: رسالة العروس:

هناك اختلافات كثيرة حول عناوين هذه الرسالة بين مخطوط وآخر ، أشار إليها شارل كونس فى مقدمة نشرته لهذه الرسالة ، ورجع استعمال هذا الاسم بعد أن استبعد الأسهاء الأخرى التى عرفت بها هذه الرسالة مثل « السلسلة الفلسفية » ، ورسالة « العرش » ورسالة « العروش » . « وقد حقق شارل كونس هذه الرسالة فى مجلة — الكتاب عدد خاص عن ابن سينا — مجلد 11 — جزء 2 — أبريل سنة 1907 دار المعارف بمصر — وقد اعتمدت على هذه النشرة وأدرجها الأب قنواتى بفهرسه تحت رقم 110 « ميتافيزيقا وتوحيد » .

٢٩ – ابن سينا: الحجج العشرة في جوهرية النفس الناطقة:

اسمها أيضاً : في السعادة والحجج العشرة . وطبعت هذه الرسالة في مجموع

رسائل الشيخ الرئيس بحيدر آباد عام ١٣٥٤ ه. واعتمدت على هذه الطبعة . وأدرجها الأب قنواتي في فهرسه تحت رقم ٨٤ « نفس » .

## ٣٠ ـ ابن سينا: رسالة في أحوال النفس:

تسمى أيضاً: رسالة فى النفس وبقائها ومعادها. حققها الدكتور أحمد فؤاد الأهوانى عام ١٣٧١ ه ١٩٥٢ م – القاهرة – دار إحياء الكتب العربية واعتمدنا على النشرة. وأدرجها الأب قنواتى فى فهرسه تحت رقم ٧٧ « نفس » وهناك مطابقة كبيرة بين الموجود فى هذه الرسالة وبين الموجود فى قسم النفسيات من كتاب النجاة. وهذا شاهد يضاف إلى كثير من الشواهد التى تشير إلى أن البعض من رسائل ابن سينا إنما هو مقتطف من أمهات كتبه كالشفاء والإشارات والتنبهات.

تسمى أيضاً : كتاب في النفس على سنة الاختصار أو «هدية الرئيس للأمير نوح بن منصور الساماني » . حققت هذه الرسالة أول مرة صمويل لانداور عام ١٨٧٥ م في مجلة المستشرقين الألمان مع ترجمة ألمانية . ووجد كما يقول قنديك – مشابهة عظيمة في جمل كثيرة من رسالة ابن سينا هذه مع جمل من كتاب أرسطو في النفس وجمل من محاورة أفلاطين في طياوس وجمل من تفسير كتاب النفس للإسكندر الأفروديسي . ثم طبعها جيمس مدلتون ما كدونالد . وطبعها أيضاً وعلق عليها تعليقات كثيرة المستشرق إدوارد بن كرنيليوس قنديك عام ١٣٧٥ هـ ١٩٠٦ م . ثم نشرها الدكتور أحمد فؤاد الأهواني عام ١٣٧١ هـ ١٩٥٢ م ضمن كتاب «أحوال النفس لابن سينا » فؤاد الأهواني عام ١٧٧١ – القاهرة – دار إحياء الكتب العربية . واعتمدنا على هذه النشرة . وقد ترجمت هذه الرسالة إلى لغات شي منها اللاتينية والإنجليزية هذه الرسالة في فهرسه تحت رقم ١٠٠ « نفس » .

٣٢ ـ ابن سينا: رسالة في معرفة النفس الناطقة:

نشرها الدكتور محمد ثابت الفندى. ثم نشرها الدكتور أحمد فؤاد الأهواني

عام ١٣٧١ ه ، ١٩٥٢ م ضمن كتاب أحوال النفس لا بن سينا من ص ١٨١ إلى ص ١٩٢ – القاهرة – دار إحياء الكنب العربية – وقد اعتمدنا على هذه النشرة . ولهذه الرسالة ترجمة إلى الإنجليزية قام بها الدكتور الأهوانى بعنوان :

Treatise Concerning our Knowledge of the rational Soul and its different States.

وألحقها بكتابه Islamic philosophy من ص ١٥٧ إلى ص ١٧٢. وأدرج الأب قنواتى هذه الرسالة فى فهرسه تحت رقم ١٠٣ « نفس » :

٣٣ - ابن سينا: رسالة في الكلام على النفس الناطقة:

نشرها الدكتور أحمد فؤاد الأهواني في مجلة الكتاب (العدد الخاص بابن سينا ). ثم نشرها ضمن كتاب «أحوال النفس لا بن سينا من ص ١٩٥٠ إلى ص ١٩٥١ . القاهرة – دار إحياء الكتب العربية – عام ١٣٧١ ه – ١٩٥٧ م وقد اعتمدنا على هذه النشرة .

٣٤ ــ ابن سينا : رسالة أضحوية فى أمر المعاد ــ طبعة سليمان دنيا ــ القاهرة ــ سنة ١٩٤٩ م .

70 — ابن رشد: تهافت النهافت (۱) . القاهرة — سنة ۱۹۰۳ م . وللكتاب ترجمة إنجليزية قام بها van den Berghe صدرت عام ۱۹۵۶ في جزءين للدن . ويشمل الجزء الأول الترجمة ويحتوى الجزء الثاني على حواشي وتعليقات غاية في الأهرية \_ كما أن له ترجمة ألمانية صدرت في بون عام ۱۹۱۳ م وقام بها Max Horten

۳۹ – ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة (۲). تحقيق الأب موريس بويج في ثلاث مجلدات من عام ۱۹۳۸ م إلى ۱۹۵۲ م – المطبعة الكاثوليكية ببيروت .

<sup>(</sup>۱) راجع ماكتبناه عن هذا المؤلف والمؤلفات والشروح الأخرى لابن رشد في كتابنا : النزعة المقلية في فلسفة ابن رشد من ص ۳۲۸ إلى ص ۳۳۲.

 <sup>(</sup>٢) راجع ماكتبناه عن هذا السفر الضخم البالغ الأهمية فى مقالتنا بمجلة تراث الإنسانية –
 المجلد الرابع – المدد الرابع – من ص ٢٥٥ إلى ص ٣٨١ – القاهرة – عام ١٩٧١م .

- · ٣٧ ابن رشد: مناهج الأدلة فى عقائد الملة ــتحقيق الدكتور محمود قاسم ـــ الأنجلو المصرية ـــ القاهرة ـــ سنة ١٩٥٥ م
- ۳۸ ابن رشد: تلخیص کتاب السهاع الطبیعی لأرسطو نشرة حیادر أباد الدکن مع مجموعة بعنوان « رسائل ابن رشد » سنة ۱۹٤۷ م .
- ُ ٣٩ ــ ابن رشد : تلخيص كتاب النفس لأرسطو ــ تحقيق الدكتور أحمد فؤاد الأهواني ــ القاهرة ــ مكتبة النهضة المصرية ــ القاهرة سنة ١٩٥٠ م .
- ٤ ابن رشد: تلخيص ما بعد الطبيعة لأرسطو تحقيق الدكتور عثمان أمين ــ الطبعة الثانية سنة ١٩٥٨ م .

واين سبعين في معرض موازنته بين فلاسفة العرب ، يهاجم ابن سينا مهاجمة عنيفة ، فهو عنده مراء ومدع للحكمة وعديم الفضل وكتبه تافهة . كما يكشف لنا ابن سبعين عن تأثر ابن سينا بأفلاطون ومعارضته لأرسطو في بعض المجالات انظر في ذلك : : Rosenthal : The Technique and Approach of Muslim انظر في ذلك : : Scholarship.

- 27 ابن سوار: (أبو الحير الحسن البغدادى): مقالة فى أن دليل يحيى النحوى على حدوث العالم أولى بالقبول من دليل المتكلمين أصلا. نشرها الدكتور عبد الرحمن بدوى ضمن كتاب «الأفلاطونية المحدثة عند العرب» القاهرة الهضة المصرية سنة ١٩٥٥ م « دراسات إسلامية » رقم ١٩.
- ٤٣ ــ ابن طفيل : حى بن يقظان ــ تحقيق أحمد أمين سنة ١٩٤٩ م ــ نشر دار المعارف بالقاهرة .
- 24 ابن ميمون (موسى): رد موسى بن ميمون القرطبي على جالينوس في الفلسفة والعلم الإلهي صححه الدكتور يوسف شخت والدكتور ماكس ما يرهوف نص موجود بالمجلد الحامس الجزء الأول مايو سنة ١٩٣٧م ضمن مجلة كلبة الآداب جامعة القاهرة من ص ٧٧ إلى ص ٨٨.

20 - أبو البركات (هبة الله على بن ملك البغدادى): المعتبر في الحكمة ج ٢ ، ج ٣ سنة ١٣٥٨ هـ الطبعة الأولى - حيدر آباد الدكن كتاب غاية في الأهمية (١)

٤٦ – أبو ريده ( دكتور محمد عبد الهادى): إبراهيم بن سيار النظام وآراؤه
 الكلامية والفلسفية – القاهرة – لجنة التأليف والترجمة والنشر – سنة ١٩٤٦ م .

٤٧ ــ إخوان الصفا: رسائل ــ تصحيح خير الدين الزركلي ــ القاهرة ــ ــ المكتبة التجارية الكبرىــ القاهرة ــ سنة ١٩٢٨ م .

٤٨ — أفلوطين : أثولوجيا أرسطوطاليس . نسب هذا الكتاب إلى أرسطو مع أنه في الحقيقة أجزاء من التاسوعات الرابعة والحامسة والسادسة لأفلوطين ، وهو الذي عرفه العرب باسم الشيخ اليوناني : ولهذا كان هذا المصدر مصدراً أفلوطينياً .

24 ــ أفلوطين : التاسوعة الرابعة ــ ترجمها وقدم لها بمقدمة ممتازة الدكتور فؤاد زكريا ــ القاهرة ــ الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر سنة ١٩٧٠ م وراجع الترجمة الدكتور محمد سليم سالم .

٥٠ – الاسفرائيسي (أبو المظفر): التبصير في الدين وتمييز الفرقة الناجية عن الفرق الحالكين – تحقيق محمد زاهد الكوثري – مكتبة الحانجي – القاهرة سنة ١٩٥٥ م.

01 – الأشعرى (أبو الحسن على بن إسهاعيل): مقاولات الإسلاميين جدا ، ج ٢ – طبعة محمد محيى الدين عبد الحميد – مكتبة الهضة المصرية الطبعة الأولى سنة ١٩٥٠ م .

٥٢ – الآمدى: غاية المرام فى علم الكلام – كتاب هام للآمدى – قام بتحقيقه تحقيقاً دقيقاً ممتازاً ، حسن محمود عبد اللطيف – القاهرة – المجلس الأعلى للشئون الإسلامية سنة سنة ١٩٧١ م .

<sup>(</sup>١) راجع ماكتبناه عن هذا المؤلف ، في كتابنا : الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا ص

٥٣ - الأهواني ( دكتور أحمد فؤاد ) : ابن سينا - القاهرة - دار المعارف سنة ١٩٥٨ م .

١٥٥ – الأهواني ( دكتور أحمد فؤاد) : الكندى فيلسوف العرب – إدارة الثقافة والإرشاد القوى – القاهرة سنة ١٩٦٤ م .

٥٥ – الإيجى (عضد الدين): المواقف: ( ثمانية أجزاء ) – تصحيح محمد بدر الدين النعسانى – طبعة سنة ١٩٠٧م مع شرح السيد الحرجانى وحاشية السيالكوتى وحسن جلبي

٥٦ – الباقلاني (أبو بكر محمد بن الطيب): التمهيد – تحقيق الأب رتشرد مكارثي اليسوعي – المكتبة الشرقية ببيروت سنة ١٩٥٧ م .

٥٧ – البصرى (أبو الحسين محمد بن على بن الطيب المعتزل) : المعتمد فى أصول الفقه تحقيق محمد حميد الله ، أحمد بكير ، د .حسن حنى .
 دمشق – المعهد العلمى الفرنسي للآثار الشرقية - جزءان الجزاء الأول سنة ١٩٦٥ م – الجزء الثانى سنة ١٩٦٥ م .

٥٨ – البطليوسى (أبو محمد عبدالله بن محمد بن السيد): الحدائق فى المطالب العالية الفلسفية العريضة – تحقيق محمد زاهد بن الحسن الكوثرى – القاهرة سنة ١٩٤٦ م: وكان قد نشره من قبل آسين بلاثيوس مع ترجمة أسبانية .

وه البغدادى (عبد اللطيف بن يوسف ) من كتاب « فى علم ما بعد الطبيعة » منشور ضمن « أفلوطين عند العرب من ص ١٩٩ إلى ص ٢٤٠ – تحقيق الدكتور عبد الرحمن بدوى – دار النهضة العربية – الطبعة الثانية سنة ١٩٦٦ م – والنشرة قاصرة على بعض الفصول بكتاب أثولوجيا على وجه الخصوص وهى الفصول الحادى والعشرون والثالث والعشرون والرابع والعشرون. وفي هذه الفصول – بالإضافة إلى النواحى المتعلقة بأثولوجيا ب معلومات عن أفلاطون وخاصة كتاب طهاوس ، وكذلك غيره من الفلاسفة . وتمثل هذه الفصول ثلاثين صفحة فى كتابه الذى يبلغ ١٦٣ صفحة : وقد وعد الدكتور عبد الرحمن بدوى بنشر كتاب البغدادى هذا كاملا .

٦٠ - التفتازانى: شرح العقائد النسفية - المطبعة الأزهرية المصرية - الطبعة الأولى سنة ١٩١٣ م.

١٦ – التهانوى (محمد على الفاروقى) : كشاف اصطلاحات الفنون .
 صدر الجزء الأول والجزء الثانى منه وقام بتحقيقهما الدكتور لطنى عبد البديع .
 أما طبعته القديمة فهى طبعة كلكتا سنة ١٨٩٢ م .

۱۲ - الجور (دكتور خليل ، وحنا الفاخورى ) : تاريخ الفلسفة العربية
 دار المعارف - بيروت جزء ١ سنة ١٩٥٧ م جزء ٢ سنة ١٩٥٨ م .

٦٣ – الجويني (أبو المعالى) : الشامل فى أصول الدين – تحقيق دكتور على سامى النشار ، وفيصل عون ، وسهير مختار – منشأة المعارف بالإسكندرية – سنة ١٩٦٩ م .

75 - الجويني (أبو المعالى.): الإرشاد إلى قواطع الأدلة فى أصول الاعتقاد؛ تحقيق الدكتور محمد يوسف موسى ، على عبد المنعم عبد الحميد - مكتبة الحانجي - الطبعة الأولى سنة ١٩٥٠ م - القاهرة .

70 – الحصرى (ساطع): الآراء الجيولوجية عند ابن سينا – مجلة الجمعية المصرية لتاريخ العلوم – عددا ١ من ص ٦٦ إلى ص ٧٣ – القاهرة سنة ١٩٥٧م.

٦٦ - الدوانى ( الجلال ) : العقائد العضدية ومعه حاشيتا السيالكوتى والإمام
 عمد عبده - الطبعة الأولى - المطبعة الخيرية سنة ١٣٢٢ هـ القاهرة .

٦٧ ـــ الوازى (فخر الدين ): شرح الإشارات والتنبيهات لابن سينا ـــ الطبعة الخيرية سنة ١٣٢٥ ه. (في جزءين ).

۱۸ – الرازى (محمد بن عمر المعروف بفخر الدين) : المسائل الخمسون في أصول الكلام – الرسالة الخامسة عشرة من مجموع رسائل الكردى من ص ٣٣٠ إلى ص ٣٨٧ . مطبعة كردستان العلمية – القاهرة سنة ١٣٢٨ ه.

٦٩ - الوازى (فخر الدين) : محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين من ما مداه الدين) من ما الماق المرق

العلماء والحكماء والمتكلمين : الطبعة الأولى المطبعة الحسينية المصرية سنة ١٣٢٣هـ القاهرة .

٧٠ ــ الرازى (فخر الدين): معالم أصول الدين ــ الطبعة الأولى سنة ١٣٢٣هـ القاهرة على هامش كتاب محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين.

٧١ – الرازى (فخر الدين ) : الأربعون فى أصول الدين ــ الطبعة الأولى سنة ١٣٥٣ هـ حيدرآباد الدكن .

٧٢ ــ الرازى (فَخر الدين ) : المباحث المشرقية (فى جزءين ) ــ حيدر آباد الدكن سنة ١٣٤٣ هــ سنة ١٩٢٤ م .

٧٣ - السجستاني ( أبو سليان) : صوان الحكمة - مقتطفات من هذا الكتاب خاصة بأفلوطين ، نشرها اللكتور عبد الرحمن بدوى ضمن كتاب «أفلوطين عند العرب » - القاهرة دار الهضة العربية - المطبعة الثانية سنة ١٩٦٦ م .

٧٤ – السنوسي (محمد بن يوسف ) : المقدمة فى أصول الدين ـــ نشر بالجزائر سنة ١٩٠٨ م . نشره وترجمه إلى الفرنسية Luciani

٧٥ – الشهرستاني ( محمد بن عبد الكريم ) : الملل والنحل – طبع محمد سيد كيلاني – مطبعة مطصفي الحلبي – القاهرة سنة ١٩٦١ م :

٧٦ – الشهرستانى : نهاية الإقدام فى علم الكلام – تصحيح الفريد جيوم – اكسفورد – لندن سنة ١٩٣١ م .

٧٧ - الشيرازى (صدر الدين) : الأسفار الأربعة (١) - طبعة طهران - طبعة حجرية في أربعة مجلدات .

٧٨ - الطوسى (نصير الدين) : شرح الإشارات والتنبيهات لابن سينا - طبعها سليان دنيا ، دون الرجوع لمخطوطات جديدة : وقد نشر هذا الشرح عدة مرات قبل ذلك ، أهمها نشره محمد رضا الطهراني . طهران سنة ١٣٠٥ ه ،

<sup>(</sup>١) انظر ماكتبناه عن هذا المؤلف في كتابنا «الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا» ص ٤١٦.

- نشرة القاهرة سنة ١٣٢٥ ه مع شرح فخر الدين الرازى .
- ٧٩ الطويل ( دكتور توفيق ) : العرب والعلم في عصر الإسلام الذهبي القاهرة دار النهضة العربية سنة ١٩٦٨ م .
- ٨٠ العراق ( دكتور محمد عاطف ) : النزعة العقلية فى فلسفة ابن رشد دار المعارف بالقاهرة سنة ١٩٦٨ م .
- ٨١ العراق ( دكتور محمد عاطف ) : الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا دار المعارف بالقاهرة سنة ١٩٧١ م .
- ۸۲ الغزالى ( أبو حامد ) : معيار العلم طبعة سليمان دنيا دار المعارف بمصر — الطبعة الأولى سنة ١٩٦١ م .
- ٨٣ الغزالى ( أبو حامد) : مقاصد الفلاسفة الطبعة الثانية سنة ١٩٣٦ م المطبعة المحمودية التجارية القاهرة .
- ٨٤ الغزالى ( أبوحامد) : المنقد من الضلال مكتبة الأنجلو المصرية القاهرة سنة ١٩٥٥ م .
- ٨٥ الغزالى (أبوحامد): إحياء علوم الدين (كتاب قواعد العقائد) –
   القاهرة دار إحياء الكتب العربية .
- ٨٦ -- الغزالى ( أبوحامد ) : تهافت الفلاسفة -- الطبعة الثانية سنة ١٩٥٥ م -- دار المعارف بمصر .
- ٨٧ الغزالى : إلحام العوام عن علم الكلام . سنة ١٣٥١ ه المطبعة المنبرية القاهرة .
- ۸۸ الغزالى : المضنون به على غير أهله مطبعة صبيح القاهرة سنة ١٩٤٩ م .
- ٨٩ الغزالى (أبوحامد): المضنون الصغير الموسوم بالأجوبة الغزالية فى المسائل الأخروية مطبعة صبيح بالقاهرة سنة ١٩٤٩ م .

• • • الغزالى : (أبوحامد) الاقتصاد فى الاعتقاد - مكتبة الحسين التجارية بالقاهرة .

٩١ -- الغزالى (أبوحامد): المستصنى من علم الأصول -- جزءان -- جزء ١
 سنة ١٣٢٢ ه ، جزء ٢ سنة ١٣٢٤ ه : الطبعة الأولى -- مطبعة بولاق -- القاهرة .

97 — الفاراني (أبو نصر): الجمع بين رأيبي الحكيمين: أفلاطون الإلهى وأرسطو — القاهرة — مطبعة السعادة سنة ١٣٢٥ هـ سنة ١٩٠٧ م. وقد طبع معها عدة رسائل أخرى للفارابي عددها سبع.

97 — الفارابي ( أبو نصر ) : عيون المسائل — القاهرة ــ مطبعة السعادة سنة ١٣٢٥ هـ ــ سنة ١٩٠٧ م .

95 – الفارابي (أبو نصر) : فصوص الحكم – القاهرة – مطبعة السعادة سنة ١٣٢٥ هـ سنة ١٩٠٧ م .

٩٥ – الفارابي (أبو نصر): آراء أهل المدينة الفاضلة – الطبعة الثانية – مكتبة الحسين التجارية سنة ١٩٤٨ م.

97 – الفارابی ( أبو نصر ) : كتاب الحروف – تحقیق الدكتور محسن مهدی – دار المشرق – بیروت سنة ۱۹۷۰ م .

۹۷ — الفارابی (أبو نصر) : فلسفة أرسطوطالیس — تحقیق الدکتور محسن مهدی — دار مجلة شعر — بیروت سنة ۱۹۲۱ م .

90 – الكندى: رسالة إلى المعتصم بالله فى الفلسفة الأولى – طبع مع مجموعة رسائله بعنوان «رسائل الكندى الفلسفية » ج ١ سنة ١٩٥٠ م، ح ٢ سنة ١٩٥٠ م. دار الفكر العربى – القاهرة تحقيق الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريده. والرسائل التى سنذكرها للكندى فيا بعد طبعت مع هذه الرسالة وحققها كلها الدكتور أبو ريده.

99 - الكندى: رسالة في الفاعل الحق الأول التام.

۱۰۰ – الكندى: رسالة فى إيضاح تناهى جرم العالم .

- · ١٠١ ــ الكندى : رسالة في وحدانية الله وتناهي جرم العالم .
- ١٠٢ الكندى: رسالة في الإبانة عن سجود الجرم الأقصى .
  - 107 الكندى: رسالة في الجواهر الحمسة.
- ۱۰۶ الهاشمي (دكنور محمد يحيي): الكيمياء عند ابن سينا مقالة بمجلة الكتاب مجلد ۱۱ أبريل سنة ۱۹۵۲ م عدد خاص عن ابن سينا .
- ١٠٥ الهاشمي ( دكتور محمد يحيي ) : المعارف الطبيعية عند ابن سينا مجلة الأديب يناير سنة ١٩٤٩ م .
- الطبعة الأولى سنة ١٩٥٥ م ــ مكتبة النهضة المصرية ــ القاهرة .
- ۱۰۷ برقلس: الإيضاح في الحير المحض (كتاب العلل) نشرة الدكتور عبد الرحمن بدوى ضمن «الأفلاطونية المحدثة عند العرب ، من ص ۱ إلى ص ٣٣ القاهرة مكتبة النهضة المصرية سنة ١٩٥٥ م.
- ۱۰۸ برقلس : حجج برقلس على قدم العالم نشرة الدكتور عبد الرحمن بدوى ضمن « الأفلاطونية المحدثة عند العرب » من ص ٣٤ إلى ص ٤٢ .
- ١٠٩ بنونة ( محمد أحمد ) : ابن سينا وعلم النبات مقالة بمجلة الجمعية المصرية لتاريخ العلوم عدد خاص عن ابن سينا سنة ١٩٥٢ م من ص ٣٥ إلى ص ٤٨ .
- ۱۱۰ بهنام (غريغوريوس بولس ــ مطران الموصل ): ينابيع المعرفة عند ابن سينا مقالة لمجلة المجمع العلمي العربى بدمشق ــ جزء ۲ ــ مجلد ۳۳ من ص ۲۱۳ إلى ص ۲۳۷ سنة ۱۹۵۸ م.
- ۱۱۱ ــ ثامسطيوس : شرح حرف اللام ــ الترجمة العربية القديمة لإسحق ابن حنين ــ تحقيق الدكتور عبد الرحمن بدوى. من كتاب «أرسطو عند العرب » جزء ١ ــ مكتبة النهضة المصرية ــ القاهرة سنة ١٩٤٧ م .

117 ــ دى بور: تاريخ الفلسفة فى الإسلام ــ ترجمة الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريده ــ الطبعة الثالثة ــ سنة ١٩٥٤ م لجنة التأليف والترجمة والنشر ــ القاهرة .

۱۱۳ – سارتون (جورج): تاريخ العلم ج ۱ ، ج ۲ ، ج ۳ ، ج ٤ -- الترجمة العربية بإشراف الدكتور إبراهيم بيومى مدكور ــ دار المعارف بمصر سنة ۱۹۵۷ ، ۱۹۵۹ ، ۱۹۷۱ على الترتيب بالنسبة للأجزاء.

112 — طوقان (قدرى حافظ) : تراث العرب العلمى فى الرياضيات والفلك الطبعة الثانية سنة ١٩٥٤ م . ـ جامعة الدول العربية ـ الإدارة الثقافية .

- ١١٥ – عبد الجبار ( القاضى المعتزلى ) : المغنى فى أبواب التوحيد والعدل ــ المجلد الثانى عشر ــ ( النظر والمعارف ) القاهرة .

۱۱٦ – عبد الرازق (مصطفى ) : فيلسوف العرب والمعلم الثانى – دار إحياء الكتب العربية – القاهرة سنة ١٩٤٥ م .

۱۱۷ – فلوطرخس: في الآراء الطبيعية التي ترضى بها الفلاسفة (۱) بنسب هذا الكتاب إلى فلوطرخس. وترجمه قسطا بن لوقا – قام بتحقيقه اللكتور عبد الرحمن بدوى ضمن كتاب « في النفس لأرسطو » . مكتبة النهضة المصرية – القاهرة سنة ١٩٥٤ م .

١١٨ – قاسم ( دكتور محمود ) : دراسات فى الفلسفة الإسلامية – دار
 المعارف بالقاهرة سنة ١٩٧٣ م .

۱۱۹ — قاسم ( دكتور محمود ): ابن رشد وفلسفته الدينية — القاهرة .

۱۲۰ ــ قنواتی (جورج شحاته) : مؤلفات ابن سینا <sup>(۲)</sup> ــ القاهرة ــ دار المعارف بالفاهرة سنة ۱۹۰۰ م .

۱۲۱ – لبيب (مصطفى): الكيمياء عند العرب – القاهرة دار الكاتب العربى للطباعة والنشر عام ١٩٦٧ م .

<sup>(</sup>١) راجع ماكتبناه في «الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا» عن هذا الكتاب ص ٤٢٧.

<sup>(</sup> ٢ ) راجع ماكتبناه عن هذا المصنف في كتابنا « الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا » ص ٢٧ . .

كتاب يتناول دراسة موضوع هذا العلم ويكشف عن الدور الذى قام به علماء العرب فى هذا الحجال .

۱۲۲ — مايرهوف (ماكس): من الإسكندرية إلى بغداد — بحث فى تاريخ التعليم الفلسفى والطبى عند العرب — ترجمة الدكتور عبد الرحمن بدوى (ضمن كتاب: التراث اليونانى فى الحضارة الإسلامية). من ص ٣٧ إلى ص ١٠٠ — القاهرة — مكتبة النهضة المصرية — الطبعة الثانية سنة ١٩٤٦م.

۱۲۳ – محمود ( دکتور زکی نجیب ) : تجدید الفکر العربی – بیروت – دار الشروق سنة ۱۹۷۱ م .

۱۲٤ – محمود ( دكتور زكى نجيب ) : جابر بن حيان ــ القاهرة ــ وزارة الثقافة والإرشاد القومى سنة ١٩٦٢ م .

۱۲۰ – محمود ( دكتورة فوقية حسين ) : الجويني – سلسلة أعلام العرب – القاهرة سنة ١٩٦٥ م .

۱۲۹ — مدكور (دكتور إبراهيم بيومى ) : فى الفلسفة الإسلامية — منهج وتطبيقه — دار إحياء الكتب العربية . الطبعة الأولى سنة ١٩٤٧ م — القاهرة .

۱۲۷ – مدكور (دكتور إبراهيم بيومى) : ابن سينا والكيمياء – مقالة نشرت فى مجموعة البحوث والمحاضرات التى ألقيت فى العيد الألفى لا بن سينا – القاهرة سنة ١٩٥٧ م .

۱۲۸ — مدكور (دكتور إبراهيم بيومى، دكتور خليل الجر، دكتور فريد جبر، دكتور عادل العوا، دكتور البير نصرى نادر، دكتور جميل صليبا): الفكر الفلسنى فى مائة عام — أشرفت على إخراجه هيئة الدراسات العربية فى الجامعة الأمريكية ببيروت سنة ١٩٦٢م.

۱۲۹ ــ مدكور (دكتور إبراهيم بيومى) : أثر العرب والإسلام فى النهضة الأوربية ــ الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر سنة ١٩٧٠ م ــ القاهرة ــ

الطبعة الأولى ــ كتاب قيم . وقد كتب الدكتور مدكور الفصل الخاص بالفلسفة من ص ١٣٥ إلى ص ١٩٤ .

۱۳۰ – منتصر (دكتور عبد الحليم) : تاريخ العلم ودور العلماء العرب فى تقدمه ـــ دار المعارف بمصر سنة ١٩٦٦ م .

۱۳۱ – موسى (دكتور محمد يوسف) : بين الدين والفلسفة فى رأى ابن رشد وفلاسفة العصر الوسيط ــ الطبعة الأولى سنة ١٩٥٩ م ــ دار المعارف بمصر :

۱۳۲ – نجاتی (دکتور محمد عثمان ): الإدراك الحسى عند ابن سينا ـــ القاهرة ــ دار المعارف ــ الطبعة الثانية سنة ١٩٦١ م :

۱۳۳ - نلينو (كارلو الفونسو) : علم الفلك وتاريخه عند العرب فى القرون الوسطى - الجامعة المصرية - سنة ١٩١١ م - طبعة مكتبة المثنى ببغداد .

172 — هويدى (دكتور يحيى) : تاريخ فلسفة الإسلام فى القارة الإفريقية — الجزء الأول (فى الشال الإفريقي ) — القاهرة — مكتبة النهضة المصرية — سنة ١٩٦٦ م .

۱۲۰ – هويدى (دكتورى يحيى) : دراسات في علم الكلام والفلسفة الإسلامية القاهرة سنة ۱۹۷۲ م .

## ثانياً: المصادر غير العربية:

- 1. Afnan (Soheil M): Avicenna, his life and works. London george Allen unwin 1958.
- 2. Amid (M): Essi Sur la psychologie d'avicenna. geneve, université de genève Faculté des lettres. 1940.
- 3. Anawati, et L. gardet : introduction à la théologie Musulmane. Paris, 1948.

وقد تُرجم هذا الكتاب ترجمة عربية فى ثلاثة أجزاء بعنوان « فلسفة الفكر الديني بين الإسلام والمسيحية ». قام بترجمته الدكتور صبحى الصالح والدكتور فريد جبر ببيروت ــ دار العلم للملايين ــ سنة ١٩٦٧ م .

- Anawati (george. C.): philosephie Arabe et Islamique Bibliographie de la philosophie Médiévale en terre d'Islam pour les années 1959 -1969. Bulletin de philosephie Médiévale - Edité par la Société internationale pour L' Etude de la philosophie Médiévale (10 - 12)-1968 - 1970.
- 5. Arberry (AJ.): Avicenna on Theology. London-Murray- 1951.
- 6. Aristotle: De Caleo. (1)English translation by J.L. Stocks under the editorship of sir David Ross. London-oxford-Clarendon press. vol. II, (1)1962.
- 7. Aristotle: Historia animalium, De partibus animalium, De Motu and incessu animalium, and De generatione animalium. English translation by D.W. Thompson, W. ogle, A.S.L. Fargquharson, and A. platt, vol. IV, V, 1962.
- 8. Aristotle: Metaphysics. (\*) a revised text with introduction and Commentary by S.D. Ross. London-oxford, 1924, two volumes.

<sup>(</sup>١) انظر ماكتبناه عن الترجمة العربية القديمة للسماء والعالم في كتابنا : «الفلسة الطبيعية عند ابن سينا» ص ٤٢٩ – ٤٣٠ .

<sup>(</sup>٢) هورتم المحلد في الترجمة الإنجليزية التي قامت بها جامعة أكسفورد تحت إشراف س .د. روس والتي تقع في اثني عشر مجملداً .

<sup>(</sup>٣) راجع ماكتبناه عن الترجمة القديمة والحديثة لمقال اللام في كتابنا «الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا » ص ٤٣١ .

9. Aristotle: De Anima. English translation by J. H. Smith, vol. III, 1963.

وللكتاب ترجمة عربية للدكتور أحمد فؤاد الأهوانى ومراجعة الأب جورج شحاته قنواتى ــ دار إحياء الكتب العربية ــ القاهرة ــ الطبعة الأولى سنة ١٩٤٩ م وقام الدكتور عبد الرحمن بدوى بتحقيق الترجمة العربية القديمة لهذا الكتاب والتى قام بها حنين من اليونانية إلى السريانية ؛ وإسحق (ابنه) من السريانية إلى العربية ــ القاهرة ــ مكتبة النهضة سنة ١٩٥٤ م.

10. Ari.totle: Meteorologica, English translation by E.W. Webster, vol. III, 1963.

ولهذا الكتاب تلخيص قديم لا ترجمة كاملة ، قام به يحيى بن البطريق . وقد نشره الدكتور عبد الرحمن بدوى مع كتاب «السهاء والعالم » وصدر له تصديراً موجزاً . القاهرة – مكتبة النهضة المصرية – سنة ١٩٦١ م .

11. Aristotle: De plantis. English translation by E.S. Forster - London-oxford, vol. VI, 1961.

وينسب هذا الكتاب إلى أرسطو . وقد أثار الكثير من البحوث حول مؤلفه ، نظراً لفقدان الأصل اليوناني . والأصل الأول لهذا الكتاب هو الترجمة العربية التي قام بها إسحق بن حنين وأصلحها ثابت بن قره ، وعنها ترجمت إلى اللاتينية ثم إلى اليونانية . وقد بحث الدكتور عبد الرحمن بدوى في تصدير نشرته للترجمة العربية عام ١٩٥٤ ص ٤٧ — ٥٣ ، المشكلة الخاصة بهذا الكتاب وهل هو من عمل نيقولاوس الدمشقي ، أم أن دوره كان التفسير فقط . وعرض لآراء الباحثين في هذه المشكلة وأهمهم Hamelin , Ross , Forster , Meyer هو تفسير نيقولاوس وابن النديم القفطي . ورجع أن يكون كتاب «في النبات » هو تفسير نيقولاوس الدمشقي ، بمعنى تلخيص موسع لكتاب أرسطو في النبات . فقال : ليس علينا الدمشقي ، بمعنى تلخيص موسع لكتاب أرسطو في النبات . فقال : ليس علينا إلا أن نأخذ ماورد في مخطوطنا بحروفه ، وهو أن كتاب النبات الذي بين أيدينا هو لأرسطو بتفسير نيقولاوس .

هذا وقد نشر آرثر أربرى هذه الترجمة العربية عام ١٩٣٣ – ١٩٣٤ ، أى قبل نشرة اللكتور بدوى بعشرين عاماً . وقد أشرت إلى كل من النشرتين مع ما بينهما من اختلاف في القراءة .

- 12. Brehier (E): La philosophie du Moyen age. paris 1949. Albin Michel.
- 13. Browne (E.g.): Arabian medicine-London-Cambridge- 1921.
- Collingwood (R.g.): The idea of Nature, London, 1945. oxford university press.
- 15. Corbin (Henri): Histoire de la philosophie Islamique. gallimard, 1964.

وقد صدرت ترجمة عربية لهذا الكتاب قام بها نصير مروة وحسن قبيسى وراجعها وقدم لها الإمام موسى الصدر والأمير عارف تامر ــ بيروت ــ لمنان ــ سنة ١٩٦٦ .

- Corbin (H): Avicenna and the visionary recital. English translation by w.R. Trask. London - Routeledge-Kegan paul. 1960.
- 17. Dugat (g): Histoire des philosophes et des theologiciens Musulmans. paris. Maisonmnewve.
- 18. Duhem (P): Le Système du monde: Histoire des doctrines Cosmologiques de platon à Copernic. Tome I IV. paris-Hermann, 1954.
- 19. Gardet (L): Quelques aspects de la pensée avicemniene, en "Revue Thomistique" 1939.
- 20. Gardet (L): La pensée religieuse d'avicenna. Paris-Librairie philosophique vrin, 1951.
- 21. Ghani (Q): Ibn Sina. Tehran, Farhangistan press, 1936.
- 22. Gilson (E): History of Christian philosophy in the middle ages. 1955.
- 23. Goichon (Mlle. A.M.): La philosophie d'avicenna et Son influence en Europe Medievale. Paris. Librairie d'amerique et d'Orient. 1944.
- 24. Goichon (A.M.): L'evolution philosaphique d'avicenna. Revue philosophique. Juillet et sep. 1948.
- Gomperz (T): The greek thinkers. English translation by Laurie Magnus. London 1949.
- 26. Hamelin (O): Le Système d'aristote. Paris 1931.
- 27. Haskins (C.H.): Studies in the history of mediaeval Science. London - Cambridge. 1927.
- 28. Holmyard (E.J): Chemistry to the time of Dalton.

- Houdas (M.O.): La Chimie au moyen age. Tome III, L'Alchimie Arabe. paris, Imprimerie Nationale, 1893.
- وإذا كان المؤلف يبحث في هذا الكتاب الضخم عن الكيمياء عند العرب فهو يبين لنا موقف ابن سينا من الكيميا وانتقاله إلى اللاتينيين .
- 30. Inge (W.R.): The philosophy of plotinus. Two volumes. London-Longmans, 1948.
- Kraus (Paul): plotin Chez les arabes des Enneades. Bulletin de l'institut, Egypte tome XXIII, Session 1940 - 1941. Le Caire - imprimerie de l'Institut Français d' archéologie orientale. 1941.
- 32. Leclerc (Dr. Lucien): Histoire de la médicine Arabe. Tome I, paris, Leroux. 1876. p. 466 477.
- 33. Macdonald: Devolopment of Muslim Theology. New York. 1903.
- 34. Madkour (Dr. Ibrahim): Avicenna et l'Alchimie. Revue de Caire, 1951.
- Muhdi (Muhsin): Alfarabi against philoponus. The university of Chicago. Center for Middle Eastern Studies. reprinted from Journal of Near Eastern Studies. vol. 26. No. 4, october 1967.
- Marmura (Michael, E): Avicenna and the problem of the infinite number of souls. vol. XXII, 1960. pontifical institute of Mediaeval Studies, Toronto, Canada.
- 37. Martin (T.H.): "Nature". article dans le dictionnaire des sciences philasophiques de Frank. Paris, Hachette, 1885. p. 1171 1180.
- 38. Mussignon (M.L.): La philosophie Qrientale d'Ibn Sinâ, et Son alphabet philosophique (Mémorial Avicenna IV, publications de l'institut Français d'archéologie Qrientale du Caire, 1954. p. 1 18.
- Mercier (Cardinal): A manual of Modern Scholastic philasophy. English translation by T.L. parker. Two volumes, London - Kegan paul, 1926.
- Mieli (Aldo): La Science Arabe et Son rôle dans l'evolution Scientisique mondiale. Leiden, 1966.<sup>(1)</sup>
- 41. Munk (S.): Melanges de philosophie Juive et Arabe. paris 1955.
- (١) راجع ماكتبناه عن هذا المؤلف الهام في كتابنا «الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا » ص ٤٣٤ ٤٣٥ .

- 42. Munk (S): Ibn Sina, article dans le dictionnaire des sciences philossophiques de Ad. Frank. Paris 1885. p. 752 - 755.
- 43. Nasr (S.H.): an introduction to islamic Cosmological doctrines, Conceptions of the Nature and methods used for its study by the ikwan al safa, al Biruni, and ibn Sina. Cambridge. 1964.
- Nasr (S.H.): Cosmologics of Aristotle and Ibn-Sina, pakistan philosophical Journal (Lahore). vol. 3, p. 13 28. January 1960.
- 45. Plato: plato Cosmology: The Timaeus of plato. English translation by F.M. Cornford. London-Routledge Regan Paul. 1956.
- 46. Plato: Phaedo. English translation by H. Tredennick London 1955.

ترجمها إلى العربية الدكتور زكى نجيب محمود القاهرة بلنة التأليف والترجمة والنشر سنة ١٩٤٥ م . كما قام الدكتور على سامى النشار بترجمتها في كتابه « الأصول الأفلاطونية » جزء ١ . ورقمها على النص اليونانى الدكتور نجيب بلدى . كما بحث الدكتور على النشار في « فيدون في الفلسفة الإسلامية » بنفس الكتاب القاهرة — دار المعارف سنة ١٩٦٢ م .

- 47. Plato: The republic. English translation by A.D. Lindsay London 1948.
- قام بترجمتها ترجمة حديثة الدكتور فؤاد زكريا . وراجعها على الأصل اليوناني الدكتور محمد سليم سالم ـــ القاهرة ــ دار الكاتب العربي سنة ١٩٦٨ م .
- Pope (A.U.): Avicenna and his Cultural back ground. Bulletin of the New - York Academy of Medicine vol. 31. p. 318 - 333, 1955.
- Quadri (g): La philosophie Arabe dans l'Europe Médievale, des origines à Averroés. Traduit de l'italien par Roland Huret, paris 1960.
- Radhakrishnan: History of philosophy Eastern and Western London -Allen-unwin, vol. I, 1962.
- 51. Rahmann: Avicenna's psychology. London oxford- 1952.
- 52. Ross (S.D.): Aristatle. London oxford. 1953.
- 53. Saliba (Dr. Jemil): Etude sur la metaphysique d'Avicenna Paris. Presses universitaires de France. 1927.

- 54. Sarton (g.) Introduction to the history of Science. (1) Baltimore vol. I, 1927, vol. II part I 1950, part II, 1950, vol. III part I, 1947, part II 1948.
- 55. Sartin (g): Ancient Science and modern civilization". (Y) New York. 1954.

- 56. Taylor (II.O.): The mediaeval Mind. Two volumes. Harvard. 1962.
- 57. Vaux (Baron Carra de): Avicenna. Paris Alcan. 1900.
- 58. Vaux (Carra de): Les penseurs de l'Islam. Paris geuthner tome II et IV. 1920 1923.
- 59. Walzer (R.R.): Articles "Avicenna" and "Arabic. Philosophy" in Encyclopaedia Britannica vol II, 1964. London.
- 60. Wensinck (A.J.): The Muslim Creed. London-Cambridge.
- 61. Wulf (Maurice de): History of Mediaeval philosophy. Two volumes. London. Longmans green. 1935.

<sup>(</sup>١) راجع ماكتبناه عن هذا المؤلف في كتابنا «الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا» ص ٤٣٧.

 <sup>(</sup>٢) راجع ماكتبناه عن هذا المؤلف في كتابنا المشار إليه سابقاً ص ٣٧.

## كتب أخرى للمؤلف

- ١ النزعة العقلية فى فلسفة ابن رشد . دار المعارف بمصر سنة ١٩٦٨ –
   مكتبة الدراسات الفلسفية .
- ٢ ــ الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا . دار المعارف بمصر سنة ١٩٧١ .
   مكتبة الدراسات الفلسفية .

تم إيداع هذا المصنف بدار الكتب والوثائق القومية تحت رقم ٢٦٦٩/٢٩٧٣

> مطابع دار المعارف بمصر سنة ۱۹۷۳



## دراسات في مذاهب فلاسفة المشرق

تتمثل أهمية هذا الكتاب في دراسة عديد من مذاهب فلاسفة المشرق العربي على ضوء مهج جديد يقوم على النقد والتحليل، يدعو إليه مؤلف الكتاب لأول مرة في تاريخ الدراسات الفلسفية العربية.

و بعد تصدير يكشف فيه المؤلف عن دعائم المهج الجديد الذي يدعو إلى اتباعه ، يحلل الكتاب مجموعة من آراء الكندى حول اتفاق العقل والشرع وحدوث العالم ، والأدلة على وجود الله و وحدانيته . ومجموعة من آراء ابن سينا حول المعادن والخيوان والنفس الإنسانية .

وأخيراً يبين المؤلف في دراسته لآراء الغزالي حول العلم الإلهي والخلود ، أن الغزالي كان أقرب إلى المتكلمين الأشاعرة منه إلى الفلاسفة .

فهذا الكتاب لايقتصر على العرض الموضوعي لهذه المسائل، بل يقدم محاولة ذاتية وتفسيراً جديداً القصد مهما إحياء التراث العربي وإعادة كتابة تاريخ الفلسفة عند العرب من جديد.



1 . . 710/.

۰۰۸ م.